
                                                                                                                                                      1 

 

�����  

��� �	
� 
 úàåôøì'éçúù úåø úá äëøá äðç  

  

  

 ���
� ������������ ���� �����  
  

��	��� ������������   
��� ���� ����	
���
����� 
� �� 
��� ��� ������	 
���
� �� ����� ���� ����� ���� �� ����� �� �� 
� � �� �� ���� �!"�
��������� �# ����� �� �� � 
��$ �� ��

%$ �� �� ��� � 
��! �� �� ���! �� �� ���� �# ������� ���� �� ���	
���
��������� ���� �� �� � � ��� �� 
� � �� �� �� ������
�� �#�&� ��� ���� �� � ���
%� �� ���� �� � �� �� �
 ��� 

And G-d said, "Let us make man in our image, after our likeness, and they shall rule over the fish of the sea and over the fowl of 

the heaven and over the animals and over all the earth and over all the creeping things that creep upon the earth." And G-d 

created man in His image; in the image of G-d He created him; male and female He created them. 
��
	� ������ 
���  

íãà äùòðíãà äùòðíãà äùòðíãà äùòð - àìîä úåîãá àåä íãàäù éôì ïàëî åðãîì ä"á÷ä ìù åúåðúåðò ïäá êìîð êëéôì åá åàð÷úéå íéë
 ìò áùåé 'ä úà éúéàø (áë 'à íéëìî) äëéî åì øîàù áàçàá åðéöî ïëù åìù àéìîôá êìîð àåä íéëìîä úà ïã àåäùëå

îéî åéìò íéãîåò íéîùä àáö ìëå åàñëåðé  åìàå úåëæì íéðéîééî åìà àìà åéðôì ìàîùå ïéîé ùé éëå åìàîùîå
ìàéðã) ïëå äáåçì íéìéàîùî  ùé ì"à úåùø ìèð åìù àéìîôá ïàë óà àúìàù ïéùéã÷ øîàîáå àîâúô ïéøéò úøéæâá (ã

:úéùàøá äùòîá äàð÷ ùé éøä íéðåúçúá éúåîãë ïéà íà éúåîãë íéðåéìòá 

Let us make man: From here we learn the humility of the Holy One, blessed be He. Since man was created in the likeness of the 

angels, and they would envy him, He consulted them. And when He judges kings, He consults with His Heavenly household, for 

so we find regarding Ahab, that Micah said to him, (I Kings 22:19): “I saw Hashem seated on His throne, and all the host of 

heaven were standing by Him, on His right and on His left.” Now do “left” or “right” apply to Him ?! But rather, [the passage 

means that] these [angels] were standing on the right to defend, and these [angels] were standing on the left to prosecute. 

Likewise, (Dan. 4:14): “By the decree of the destructive angels is the matter, and by the word of the holy ones is the edict.” 

Here too, He took counsel with His heavenly household. He said to them, “Among the heavenly beings, there are some in My 

likeness. If there are none in My likeness among the earthly beings, there will be envy among the creatures of the Creation. ”  

 
 íãà äùòðíãà äùòðíãà äùòðíãà äùòð -  äåðò úãîå õøà êøã ãîììî áåúëä òðîð àì úåãøì íéðéîì íå÷î ùéå åúøéöéá åäåòééñ àìù ô"òà

 .åîöò íò àìà åðéã úéá íò øáãî äéäù åðãîì àì íãà äùòà áúë íàå ïè÷ä ïî úåùø ìèåðå êìîð ìåãâä àäéù
å áéúë àìå íãàä úà àøáéå åãöá äáåúë åúáåùúååàøáé: 

Let us make man: Even though they [the angels] did not assist Him in His creation, and there is an opportunity for the heretics 

to rebel (to misconstrue the plural as a basis for their heresies), Scripture did not hesitate to teach proper conduct and the trait 

of humility, that a great person should consult with and receive permission from a smaller one. Had it been written: “I shall 

make man,” we would not have learned that He was speaking with His tribunal, but to Himself. And the refutation to the 

heretics is written alongside it [i. e., in the following verse:]“And G-d created (àÈø ÀáÄiÇå) ,” and it does not say,“and they created 

eà Àø ÀáÄiÇå.”  
 åðîìöáåðîìöáåðîìöáåðîìöá  - :åðìù ñåôãá åðéúåîãëåðéúåîãëåðéúåîãëåðéúåîãë - :ìéëùäìå ïéáäì 

In our image: in our form.  After our likeness: to understand and to discern. 

 
 íéä úâãá åãøéåíéä úâãá åãøéåíéä úâãá åãøéåíéä úâãá åãøéå  -  äéçäå íäéðôì ãåøé äùòð äëæ àì úåîäáå úåéçá äãåø äëæ äãéøé ïåùìå éåãéø ïåùì äæä ïåùìá ùé

:åá úìùåî 

and they shall rule over the fish: Heb. ��ְִויְר This expression contains both the meaning of ruling and the meaning of 

subservience. If he merits, he rules over the beasts and over the cattle. If he does not merit, he becomes subservient to them, 

and the beast rules over him 
  
  
  
  



                                                                                                                                                      2 

 

	� ������ 
���   
ìà àøáéåìà àøáéåìà àøáéåìà àøáéå÷÷÷÷åîìöá íãàä úà íéåîìöá íãàä úà íéåîìöá íãàä úà íéåîìöá íãàä úà íé  -  úùúå (èì÷ íéìäú) øîàðù íéãéá àøáð àåäå øîàîá àøáð ìëäù åì éåùòä ñåôãá

 øîåà àåä ïëå (ìòôîòèù à"ìá àåäå ï"éå÷ é"ëáå) õ"éðå÷ ïéøå÷ù íùåø é"ò äéåùòä òáèîë íúåçá äùòð äëôë éìò
:íúåç øîåçë êôäúú (çì áåéà) 

And G-d created man in His image: In the form that was made for him, for everything [else] was created with a command, 

whereas he [man] was created with the hands (of G-d), as it is written (Ps. 139:5): “and You placed Your hand upon me.” Man 

was made with a die, like a coin, which is made by means of a die, which is called coin in Old French. And so Scripture states 

(Job 38:14): “The die changes like clay’’. 

 
 ìà íìöáìà íìöáìà íìöáìà íìöá÷÷÷÷åúåà àøá íéåúåà àøá íéåúåà àøá íéåúåà àøá íé  - :àåä åøöåé ï÷åéã íìö åì ï÷åúîä íìö åúåàù êì ùøéô 

In the image of G-d He created him: It explains to you that the image that was prepared for him was the image of the likeness 

of his Creator. 

  

���  ����� �����  ��	�� 
��  
האדם ראוי שיתדמה לקונו ואז יהיה בסוד הצורה העליונה, צלם ודמות. שאלו ידומה בגופו ולא בפעולות, הרי הוא 
מכזיב הצורה ויאמרו עליו צורה נאה ומעשים כעורים. שהרי עיקר הצלם והדמות העליון הן פעולותיו, ומה יועיל לו 

 .ת תבנית אבריו, ובפעולות לא יתדמה לקונוהיותו כצורה העליונה, דמו
It is proper for man to imitate his Creator, and then he will conform to the secret of the Supernal Form resembling Him in both 

likeness and image. Because if man will have the likeness of body and not of actions he debases that Form, and it will be said 

about that man: ‘A handsome form whose deeds are ugly”. For the main aspect of similarity to the Supernal image and likeness 

lies in deeds. For what value can there be in man’s resemblance to the Supernal Form in bodily limbs if his deeds have no 

resemblance to those of his Creator? 

  

���� ��� ��� 

øîàå éáø àîç éáøá àðéðç éàî áéúëã éøçà ä '÷ìàíëé åëìú éëå øùôà åì íãàì êìäì øçà äðéëù 
àìäå øáë øîàð éë ä 'êé÷ìà ùà äìëåà àåä àìà êìäì øçà åéúåãî ìù ùåã÷ä êåøá àåä äî àåä 

ùéáìî íéîåøò áéúëã ùòéå ä '÷ìàíé íãàì åúùàìå úåðúë øåò íùéáìéå óà äúà ùáìä íéîåøò 
ùåã÷ä êåøá àåä ø÷éá íéìåç áéúëã àøéå åéìà ä 'éðåìàá àøîî óà äúà ø÷á íéìåç ùåã÷ä êåøá àåä 

íçéð íéìáà áéúëã éäéå éøçà úåî íäøáà êøáéå ÷ìàíé úà ÷çöé åðá óà äúà íçð íéìáà ùåã÷ä 
êåøá àåä øá÷ íéúî áéúëã øá÷éå úåàå àéâá óà äúà øåá÷ íéúî: 

Rabbi Chama son of Rabbi Chanina asked what is the meaning of the verse “After  Hashem your G-d shall you follow”. Is this 

possible? Doesn’t it say elsewhere “For Hashem your G-d is a all consuming fire”? Rather the pasuk is telling you “Follow in His 

ways, imitate His traits”. As He dresses the naked so shall you… As He visits the sick, so shall you. As He comforts the mourners 

so shall you…As He buries the dead, so shall you….  

  
���� ����� ��������� 

úëìì ìëá åéëøã .åìà éëøã á÷ä"ä ðù) 'úåîù ãì ä 'ä ('à-ì íåçø êåðçå õøà íéôà áøå ãñç úîàå 
øöåð ãñç éôìàì 'àùåð ïåò òùôå äàèçå ä÷ðå .åàå) 'ìàåé â (ìë øùà àø÷é íùá ä 'èìîé .éëå êàéä 
ùôà 'åì íãàì àø÷ì åîùá ìù á÷ä"ä àìà äî íå÷îä àø÷ð íåçø ïåðçå óà äúà éåä íåçø ïåðçå äùòå 

úðúî íðç ìëì .äî á÷ä"ä àø÷ð ÷éãö ðù 'íéìäú äî÷ ÷éãö ä 'ìëá åéëøã ãéñçå ìëá åéùòî óà äúà 
éåä ÷éãö .á÷ä"ä àø÷ð ãéñç îàðù 'ãéñçå ìëá åéùòî óà äúà éåä ãéñç êëì øîàð ìë øùà ø÷é '

íùá ä 'èìîé øîåàå éòùé 'âî ìë àø÷ðä éîùá éãåáëìå åéúàøá åéúøöé óà åéúéùò åàå) 'éìùî æè (ìë 
ìòô ä 'åäðòîì. 

“To follow in His Ways” the ways of Hashem are those described in the Torah “Hashem Hashem G-d who is Merciful, 

Compassionate, Slow to anger, Abundantly Kind,True,Holds on to acts of kindness that we do for many years and forgives sins 

done to incite him,on purpose,or by mistake….and it says “one who is called by the name of G-d will escape danger”- Who can 

be called by G-ds name? One who is called Kind, Merciful, Compassionate, and does gratuitous acts of kindness to all.One who 

is called Just… One who is called Righteous…. 

 

������ ��� ������ ���
 �� 

היא שצונו להדמות בו ית' לפי יכלתנו והוא אמרו והלכת בדרכיו וכבר כפל צווי זה ואמר ללכת בכל דרכיו ובא 
בפירוש זה מה הקדוש ברוך הוא נקרא רחום אף אתה היה רחום מה הקב"ה נקרא חנון אף אתה היה חנון מה 

 ף אתה היה צדיק מה הקב"ה נקרא חסיד אף אתה היה חסיד וזה לשון ספרי וכבר נכפל הצוויהקב"ה נקרא צדיק א



                                                                                                                                                      3 

 

יכם תלכו ובא בפירוש גם כן שענינו להדמות בפעולות הטובות והמדות קהזה בלשון אחרת ואמר אחרי ה' אל
 החשובות שיתואר בהם האל ית' על צד המשל ית' על הכל עילוי רב:

We are commanded to be compared to Him as much as is possible for each individual- as it says “ Follow in His ways” This 

Commandment is mentioned three times in the Torah- and the idea is to emulate and be like Him in all the traits that He is 

described to us in the Torah  so that we may “understand “ Him. 

 

  

 �	��
 ��
	��� � �
	 � 

והנה ענין המדות הן מוטבעות באדם בנפש השפלה הנקראת יסודית הכלולה מארבע בחינות, הדומם והצומחת 

והבהמית והמדברת. כי גם הן מורכבות מטוב ורע, והנה בנפש הזה תלויות המדות הטובות והרעות והן כסא ויסוד 
רש אל הנפש העליונה השכלית אשר בה תלויין תרי"ג מצות התורה כנזכר לעיל בשער ראשון. ולפיכך אין ושו

המדות מכלל התרי"ג מצות, ואמנם הן הכנות עקריות אל תרי"ג המצות בקיומן או בביטולם, יען כי אין כח בנפש 

המחוברת אל הגוף עצמו בסוד  השכלית לקיים המצות על ידי תרי"ג איברי הגוף אלא באמצעות נפש היסודית
  (ויקרא י"ז י"ד) כי נפש כל בשר דמ"ו בנפשו הוא, ולפיכך ענין המדות הרעות קשים מן העברות עצמן מאד מאד:

ובזה תבין ענין מה שאמרו רבותינו ז"ל (שבת דף ק"ה ע"ב), כל הכועס כאלו עובד עבודה זרה ממש שהיא היותר 
(סוטה דף ע"א) מי שיש בו גסות הרוח הוא ככופר בעיקר וראוי לגדעו שקולה ככל תרי"ג המצות, וכן אמרו 

והבן זה מאד, כי להיותם עקרים ויסודות לא נמנו בכלל תרי"ג המצות כאשירה ואין עפרו ננער וכו' וכאלה רבות. 

התלויות בנפש השכלית, ונמצא כי יותר צריך ליזהר ממדות הרעות יותר מן קיום המצות עשה ולא תעשה כי 
 בהיותו בעל מדות טובות בנקל יקיים כל המצות:

 

���
 ��
 ���� ���	 ������  
המדות המה כנפי רוח העבודה, כשם שאין בעלי הכנף יכולים להתרומם ולעופף בלעדי כנפיהם, כמו כן אדם העוסק 

שהאדם מהטר בתורה ובמצוות אינו מסוגל להתעלות כי אם ע''י טהרת מידותיו שהם כנפי רוח הרוחניים. כל כמה 

ומזכך יותר את מידותיו, הולכת ומתעלה כל מהותו, ומגביה כל תורתו ועבודתו לדרגה עילאית יותר. ואמנם מהאי 
טהרת המידות, יותר מבשאר ענינים, כדי לקצץ את כנפיו הרוחניים שלא  טעמא גם היצר הרע מתגבר ביותר בעניני

להיות בקי בכל הש''ס מלעקור מדה רעה המשורשת בלב  יוכל להתעלות. וכבר אמרו בעלי המוסר, כי קל יותר
  אדם.

  

נין המידות תופס מקום במשמעות האנושית, והם תפארתו של איש המעלה באשר לו תפארת לו לעושיה עד כמה שע
עוד ותפראת לו מן האדם, ועוד יותר מזה בתפיסת בעלי המוסר, שכאמור רואים בעניני המידות כי זה כל האדם, 

לאין ערוך תופס מקום ע''פ שיטת החסידות מאחר ותכלית כל תורה ומצוות היא להביאו לדביקות בה', יותר מזה 
ואמרו ז''ל ובו תדבר הדבק במידותי. כי המידות הם מיסודי הדביקות בה', וכל שלא טיהר את מידותיו אין ארור 

ה ראש ולענה שבאדם, שממנו מתדבק בברוך, וכל עוד המידות הרעות שוכנות בו הרי לא עקר את השורש פור
  תוצאות כל הרע שעל האדם לטהר ולזכך...

  

ע''פ דרך החסידות בעיקר עבודת המידות לא מספיק מה שהאדם מתנהג במידות טובו, אלא שישרש הרע מעצמו, 
 מה חוא חנון וישנה את עצם מהותו לטוב, עד שתהיינה מדותיו הטובות מוטבעות בו בעצם. וכלשון חז''ל (בספרי)

  אף אתה 

  

�����  ���	� ����������   
אל תאמר שאין תשובה אלא מעבירות שיש בהן מעשה כגון זנות וגזל וגניבה אלא כשם שצריך אדם לשוב מאלו כך 

הקנאה ומן ההתול ומרדיפת הממון והכבוד  הוא צריך לחפש בדעות רעות שיש לו ולשוב מן הכעס ומן האיבה ומן

ומרדיפת המאכלות וכיוצא בהן מן הכל צריך לחזור בתשובה ואלו העונות קשים מאותן שיש בהן מעשה שבזמן 
  שאדם נשקע באלו קשה הוא לפרוש מהם וכן הוא אומר יעזוב רשע וגו':

A person should not think that repentance is only necessary for those sins that involve deed such as promiscuity, robbery, or 

theft. Rather, just as a person is obligated to repent from these, similarly, he must search after the evil character traits he has. 

He must repent from anger, hatred, envy, frivolity, the pursuit of money and honor, the pursuit of gluttony, and the like. He 

must repent for all [of the above]. 

These sins are more difficult than those that involve deed. If a person is attached to these, it is more difficult for him to 

separate himself. In this context, [Isaiah 55:7] exhorts: "May the wicked abandon his path and the crooked man, his designs." 

  
  
  



                                                                                                                                                      4 

 

 ����
 ��
 ��	 ��
 

תורת המידות היא עבודתם של בני עליה ישנם בני עליה בדורינו כמו בכל דור, והמה מועטים כהיום אתמול. בני 
העליה בדור זה מתחילים ממדרגה יותר נמוחה מאשר בדורות קודמים, והקשיים מקובים מאשר עד כה. מיעוט 

לויכוח עיוני אלא הם מציאות רוחנית, השואף לעליה חש אותם בעצמו  הדורות וטמטום הלב אינם ענין של ענין
ביחס לזקני הדור ועובדים קדמונים, ומי שאינו עובד בעצמו אינו רואה לא מיעוט ולא טמטום, אך גם עליה ותיקון 

  הם ממנו והלאה.

הן קיום מצות ההליכה תורת המידות נצחית היא והלכות והלכות דעות לא נופלות מהלכות שבת ולא עוד אלא הן 
  בדרכיו ית'.

  

������� ��	� ������ ���  
 äî éë ãéîú êéøö ïëì äãéîä åúåà äðä ãò øáù àìù äî øåáùì éãë àåä éç íãàäù

!íééç åì äîì ÷æçúé àì íàå ÷æçúäì  
 

�� 
�� ��
� ��� ������  
תר יש אדם שהוא בעל חמה כועס מבני אדם וזו משונה מזו ורחוקה ממנו ביו דעות הרבה יש לכל אחד ואחדא) (

תמיד ויש אדם שדעתו מיושבת עליו ואינו כועס כלל ואם יכעס יכעס כעס מעט בכמה שנים ויש אדם שהוא גבה לב 

ביותר ויש שהוא שפל רוח ביותר ויש שהוא בעל תאוה לא תשבע נפשו מהלוך בתאוה ויש שהוא בעל לב טהור 
ף צריך להן ויש בעל נפש רחבה שלא תשבע נפשו מכל ממון העולם מאד ולא יתאוה אפילו לדברים מעטים שהגו

כענין שנאמר אוהב כסף לא ישבע כסף ויש מקצר נפשו שדיו אפילו דבר מעט שלא יספיק לו ולא ירדוף להשיג כל 
צרכו ויש שהוא מסגף עצמו ברעב וקובץ על ידו ואינו אוכל פרוטה משלו אלא בצער גדול ויש שהוא מאבד כל 

בידו לדעתו ועל דרכים אלו שאר כל הדעות כגון מהולל ואונן וכילי ושוע ואכזרי ורחמן ורך לבב ואמיץ לב ממונו 

 וכיוצא בהן:
Each and every man possesses many character traits. Each trait is very different and distant from the others. 

One type of man is wrathful; he is constantly angry. [In contrast,] there is the calm individual who is never moved to anger, or, 

if at all, he will be slightly angry, [perhaps once] during a period of several years. 

There is the prideful man and the one who is exceptionally humble. There is the man ruled by his appetites - he will never be 

satisfied from pursuing his desires, and [conversely,] the very pure of heart, who does not desire even the little that the body 

needs. 

There is the greedy man, who cannot be satisfied with all the money in the world, as [koheles 5:9] states: "A lover of money 

never has his fill of money." [In contrast,] there is the man who puts a check on himself; he is satisfied with even a little, which 

is not enough for his needs, and he does not bother to pursue and attain what he lacks. 

There is [the miser,] who torments himself with hunger, gathering [his possessions] close to himself. Whenever he spends a 

penny of his own, he does so with great pain. [Conversely,] there is [the spendthrift,] who consciously wastes his entire fortune. 

All other traits follow the same pattern [of contrast]. For example: the overly elated and the depressed; the stingy and the 

freehanded; the cruel and the softhearted; the coward and the rash. and the like. 

  
��� ��	 ���  

øîà áø àðåä éàî áéúëã çîù øåçá êúåãìéá êáéèéå êáì éîéá êéúåøåçá êìäå éëøãá êáì 
äàøîáå êéðéò òãå éë ìò ìë äìà êàéáé ìàä÷íé èôùîá ãò ïàë éøáã øöé òøä ïàëî êìéàå 

éøáã øöé áåè ùéø ùé÷ì øîà ãò ïàë éøáãì äøåú ïàëî êìéàå íéùòîì íéáåè: 
R. Huna said: What is meant by the verse, Rejoice,  young man, In your youth; and let your heart cheer you in the days of your 

youth, and walk in the ways of your heart, and in the sight of you eyes: but know, that for all these things G-d will bring you into 

judgement? Thus far are the words of Evil Desire; thereafter are the words of Good Desire. Resh Lakish said: Thus far the 

reference is to study; thereafter, to good deeds. 

  
�	 ���	�  

ãòãòãòãò    ïàëïàëïàëïàë    äøåúìäøåúìäøåúìäøåúì - çîù êãåîìúá ,ãåîì äçîùî áåèîå áì ,êìäå éëøãá êáì ïéáäì äî êáìá éôì úåàø 
êéðéò: ïàëîïàëîïàëîïàëî    êìéàåêìéàåêìéàåêìéàå    íéùòîìíéùòîìíéùòîìíéùòîì    íéáåèíéáåèíéáåèíéáåè  - òãå éë ìò ìë äìà ìò ìë äî úãîìù êôåñ ïúéì úà ïéãä íà àì 
íéé÷ú:  
  

��
 ��
 ���� ��	 ��
  
נוגים עהלימוד ''משמחה ומטוב לב'' אינו ענין של של מצב רוח אלא סימן הוא לאדם שמצא שלום עם עצמו, ת

  חיצונים אינם קוסמים לו עוד במידה מופרזת יצרים ומידות רעות חדלו מלהפריע לו.



                                                                                                                                                      5 

 

ך'' כלומר, דע את עצמך! מי שאינו יודע את עצמו בודאי אינו יכול למצוא ''הלוך בדרכי לבכיצד מגיעים לכך? 
שלום עם עצמו, ובבואו לעסק בתורתו מציקים לו יצרו ומדותיו ולא יתנו לו ללמוד ולא לעשות בשלימות כמשפט 

  תלמיד חכם.

עצמו שונה מכל ידיעה היודע את עצמו יצמא גם דרך לתקן את עצמו, כי אם לא לשם תיקון, מה לו הידיעה! ידיעת 

אחרת שאדם יכול לרכוש. כל אדם הינו עולם מיוחד והידיעה על עולמו הפנימי מוכרח הוא בעצמו למצוא, כמעט 
הוא אשר רש''י כותב ''והלוך בדרכי  –מבלי כל עזרה מזולתו. הרי עולם הרי מדע ורק אדם אחד יכול ליסד מדע זה 

מדע מסוים ואין לנו אלא מה שעינינו רואות. ויש לנו ללמד את עצמנו, . ידיעת עצמנו אינה כפי ראות עיניךלבך 

  שניטיב לראות.

זוהי העבודה אשר לפנינו ומה טוב כי איננו צריכים לשאוב ציווי ''דע את עצמך'' ממקורות זרים, כי בגמרא הנ''ל 

כדי מציאת שלום לנפשנו,  ובדברי רש''י מצאנו ציווי מפורש לכך. והעובדה היא: ידיעת עצמנו ותקון עצמנו עד
ספר תורה חי, שהתאחד  –והעסק בתורה מתוך שמחה וטוב לבב אשר בזה האדם נהיה לתלמיד חכם מובהק 

  והשתלב עם התורה זוהי מטרתנו בעבודה הפנימית.

 

 ��	�������� ���   
�� ��
�� ����� �� �(�	
�)����� ����
���* �( ������ �� �� ���� � 
+ ���	
�����	 
�� 
+�� ���,�- 
 � �. �/ 
� �� ���������� �0 ��)����� ����
���
%,�- 
��$ ��� �. ��� � ��� �� �
�	
�)����� ����
����� �����%� ���	 
�� ����� ����	
��� �� ���� �. �� �
�� ���� ����	
��
 �� �* �� 
� �(,�-�

%� �� �+ ������ �# �� ���� ��� ���� ���� ��� ������
And they heard the voice of Hashem G-d going in the garden to the direction of the sun, and the man and his wife hid from 

before Hashem G-d in the midst of the trees of the garden.�And Hashem G-d called to man, and He said to him, "Where are 

you?"�And he said, "I heard Your voice in the garden, and I was afraid because I am naked; so I hid." 
 

  
  
  
  
  
  
  

   


