
                                                                                                                                                       1 

 

�����  

��� �	
�  
�
��� �
�
 ��
	� ����
  

  
  

 ��	�� ���
�����   
 Àa ø ÈN Èò ä ÈM ÄîÂç Çk ì Åà Èø ÀNÄé Àì íé Äá Éåè íé ÄîÈé eé Èä à Éì ,ì Åàé Äì ÀîÇb ï Æa ï Éåò Àî ÄL ï Èa Çø ø Çî Èàíé Äøet Äk Çä í Éåé Àëe á Èà  

There were no happier days for the Jews than the Fifteenth of Av and Yom Kippur. 
  


� ���	  
íéøåôëä íåéåíéøåôëä íåéåíéøåôëä íåéåíéøåôëä íåéå - :äçéìñå äìéçî íåé àåäå ,úåðåøçàä úåçåì åðúð åáù  

  

����
 ��������� �����  
� ���� �� ���� 	
 ���� �
 �� ���� �� ����� 	� �� ���� ��� �� �� ������� �� 	��� 	� �� ����� �� ���� 	��� 	
� �� �� ��� �� �
���� �
� �� �!�

� �����"� ���� ���# 	� �����$ �������$ ���� 	
 "
��� ��%�� �&�� ��' ����	( ���� �) �
���� 	
� ��"��� �� �* ���� 	
 �� 	��� �& �!�
� 	
� ��� �+ ����� �� ���,���� �� �* ��%�� �� ���- ��� �� ����� ���� 	
 ���� 	�� �� �� ���� 	��� 	
� �� �� ��� �� �
 ���� �� ���%��

And [all this] shall be as an eternal statute for you; in the seventh month, on the tenth of the month, you shall afflict yourselves, 

and you shall not do any work neither the native nor the stranger who dwells among you.�For on this day He shall effect 

atonement for you to cleanse you. Before the L-rd, you shall be cleansed from all your sins.� It is a Sabbath of rest for you, and 

you shall afflict yourselves. It is an eternal statute. 
 

��� ���
 � ����
������� �  
ïåúáù úáùïåúáù úáùïåúáù úáùïåúáù úáù -  äðîî äìòîì ïéàù äúéáùä úúéáù àåäù åøîà íéøçàå óåâìå ùôðì äúéáù íéøîåà ùé

:÷åçø åðéàå íéåù íäå äæ íãå÷ äæ àáé íòô úåîù íäéðùå 

  

��� � ��� �
	
 ����	 �
��� ��  
יקרא כ"ג) שבת שבתון הוא לכם וכל (א) מצות עשה לשבות ממלאכה בעשור לחדש השביעי שנאמר (ויקרא ט"ז ו

העושה בו מלאכה ביטל מצות עשה ועבר על לא תעשה שנאמר (במדבר כ"ט) ובעשור וגו' כל מלאכה לא תעשו 
ומה הוא חייב על עשיית מלאכה ביום זה אם עשה ברצונו בזדון חייב כרת ואם עשה בשגגה חייב קרבן חטאת 

  קבועה:
It is a positive commandment1 to refrain from all work on the tenth [day] of the seventh month, as [Leviticus 16:31] states: "It 

shall be a Sabbath of Sabbaths for you." Anyone who performs a [forbidden] labour negates the observance of [this] positive 

commandment and violates a negative commandment, as [Numbers 29:7] states, "You shall not perform any labour." 

What liability does a person incur for performing a [forbidden] labour on this day? If he performs [the forbidden labour] 

willfully, as a conscious act of defiance, he is liable for karet. If he performs [the forbidden labour] inadvertently, he is liable to 

bring a sin offering whose nature is fixed. 

  

(ד) מצות עשה אחרת יש ביום הכפורים והיא לשבות בו מאכילה ושתייה שנאמר (ויקרא ט"ז) תענו את נפשותיכם 

צום וכל הצם בו קיים מצות עשה וכל האוכל ושותה בו ביטל מצות עשה מפי השמועה למדו ענוי שהוא לנפש זה ה
ועבר על לא תעשה שנאמר (ויקרא כ"ג) כי כל הנפש אשר לא תענה בעצם היום הזה ונכרתה מאחר שענש הכתוב 

כרת למי שלא נתענה למדנו שמוזהרין אנו בו על אכילה ושתייה וכל האוכל או השותה בו בשוגג חייב קרבן חטאת 
 בועה:ק

There is another positive commandment on Yom Kippur, to refrain from eating and drinking, as [Leviticus 16:29] states: "You 

shall afflict your souls." According to the Oral Tradition, it has been taught: What is meant by afflicting one's soul? Fasting. 

Whoever fasts on this day fulfils a positive commandment. Whoever eats or drinks on this day negates the observance of [this] 

positive commandment and violates a negative commandment, as [ibid. 23:29] states, "Any soul that does not afflict itself will 

be cut off." Since the Torah punishes a person who does not fast with karet, we can derive from this that we are forbidden to 

eat and drink on this day. 

A person who eats or drinks inadvertently on this day is liable to bring a sin offering of a fixed nature. 

 



                                                                                                                                                       2 

 

 

  

	�
 ��
� ���� ���������  

ìéìá äåé"ë åúøçîå íéøîåà êåøá íù ãåáë åúåëìî íìåòì ãòå ìå÷á íø:  
 

��	� ��
��  

)ç (ìå÷á íø  - àåäã úøéù íéëàìîä äåéáå"ë íâ ìàøùé ïéîåã íéëàìîì:  

 


	�
 ��
� ���� �
�������   
óåñá úåçéìñä íéøîåà æ 'íéîòô ä 'àåä ÷ìàäíé )ôå"à òîù ùéìàø âå 'íéîòô êåøá íù ãåáë 
ìî"å )íéâäðî) (òå"ì ïîéñ ñ"à (íéò÷åúå øùú"ú :äâä éå"à ïéàù òå÷úì ÷ø äòé÷ú úçà )éëãøî 

äâäå"î óåñ úåëìä é"ë øåâàå (ïëå ïéâäåð úåðéãîá åìà ïéò÷åúå øçàì øîàù ùéã÷ øçàì äìéòð 
úö÷å úåîå÷î åâäð òå÷úì íãå÷ ùéã÷:  

 

��	� ��
��  

)àé (æ 'éîòôí - íòèä úåìì äðéëùä äìòúîù úåìòì äìòîì äòáùî íéòé÷ø: 

)áé (ïéò÷åúå åëå ' - íòèä àåäù ïîéñ ÷åìéñì äðéëù äìòîì øîàðù äìò íé÷ìà äòåøúá   

 

���� ��
	� �
��� �����
   
גדולה תשובה שמקרבת את האדם לשכינה שנאמר שובה ישראל עד ה' אלקיך ונאמר ולא שבתם עדי נאם ה' ונאמר 

מקרבת את הרחוקים אמש היה  תשוב ישראל נאם ה' אלי תשוב כלומר אם תחזור בתשובה בי תדבק התשובהאם 

וי לפני המקום משוקץ ומרוחק ותועבה והיום הוא אהוב ונחמד קרוב וידיד וכן אתה מוצא שבלשון שהקב"ה אזה שנ
ר יאמר להם לא עמי אתם יאמר מרחיק החוטאים בה מקרב את השבים בין יחיד בין רבים שנאמר והיה במקום אש

להם בני אל חי ונאמר ביכניהו ברשעתו כתוב את האיש הזה ערירי גבר לא יצלח בימיו אם יהיה כניהו בן יהויקים 
מלך יהודה חותם על יד ימיני וגו' וכיון ששב בגלותו נאמר בזרובבל בנו ביום ההוא נאם ה' צבאות אקחך זרובבל בן 

  יך כחותם:שאלתיאל עבדי נאם ה' ושמת
Teshuvah is great for it draws a man close to the Shechinah as [Hoshea 14:2] states: "Return, O Israel, to G-d, your L-rd;" [Amos 

4:6] states: "`You have not returned to Me,' declares G-d;" and [Jeremiah 4:1] states: "`If, you will return, 0 Israel,' declares G-d, 

`You will return to Me.'" Implied is that if you will return in Teshuvah, you will cling to Me. 

Teshuvah brings near those who were far removed. Previously, this person was hated by G-d, disgusting, far removed, and 

abominable. Now, he is beloved and desirable, close, and dear.Similarly, we find G-d employs the same expression with which 

He separates [Himself] from the sinners to draw close those who repent. [Hoshea 2:1] states: "Instead of saying to you: `You 

are not My nation,' He will tell you: `You are the children of the living G-d.'” 

[Also, Jeremiah] speaks of Yecheniah while he was wicked [with the expression (22:30)]: "Write down this man as childless, a 

man who shall never prosper in his days," and [22:24]: "Would Cheniah, the son of Yehoyakim, king of Judah, be the signet ring 

on My right hand, I would tear him off." However, after he repented when in exile, [Chaggai 2:23] said concerning Zerubavel, 

his son: "'On that day,' declares the G-d of Hosts, `I will take you, Zerubavel, the son of Shaltiel, My servant,' declares G-d, `and I 

will place you as a signet ring.'" 

  

���� ��
	� �
��� ������  
כמה מעולה מעלת התשובה אמש היה זה מובדל מה' אלקי ישראל שנאמר עונותיכם היו מבדילים ביניכם לבין 

ושה מצות וטורפין אותן בפניו שנאמר מי בקש זאת מידכם אלהיכם צועק ואינו נענה שנאמר כי תרבו תפלה וגו' וע

רמוס חצרי מי גם בכם ויסגר דלתים וגו' והיום הוא מודבק בשכינה שנאמר ואתם הדבקים בה' אלהיכם צועק ונענה 
מיד שנאמר והיה טרם יקראו ואני אענה ועושה מצות ומקבלין אותן בנחת ושמחה שנאמר כי כבר רצה האלהים את 

  א עוד אלא שמתאוים להם שנאמר וערבה לה' מנחת יהודה וירושלם כימי עולם וכשנים קדמוניות:מעשיך ול
How exalted is the level of Teshuvah! Previously, the [transgressor] was separate from G-d, the L-rd of Israel, as [Isaiah 59:2] 

states: "Your sins separate between you and your G-d." He would call out [to G-d] without being answered as [Isaiah 1:15] 

states: "Even if you pray many times, I will not hear." 

He would fulfill mitzvot, only to have them crushed before him as [Isaiah 1:12] states: "Who asked this from you, to trample in 

My courts," and [Malachi 1:10] states: "`O were there one among you who would shut the doors that you might not kindle fire 

on My altar for no reason! I have no pleasure in you,' says the G-d of Hosts, `nor will I accept an offering from your hand.'” 

Now, he is clinging to the Shechinah as [Deuteronomy 4:4] states: "And you who cling to G-d, your L-rd." He calls out [to G-d] 

and is answered immediately as [Isaiah 65:24] states: "Before, you will call out, I will answer." He fulfills mitzvot and they are 



                                                                                                                                                       3 

 

accepted with pleasure and joy as [Ecclesiastes 9:7] states, "G-d has already accepted your works," and [Malachi 3:4] states: 

"Then, shall the offering of Judah and Jerusalem be pleasing to G-d as in days of old and as in the former years." 

  

���� ��
	� �
��� �����   
ומה היא התשובה הוא שיעזוב החוטא חטאו ויסירו ממחשבתו ויגמור בלבו שלא יעשהו עוד שנאמר יעזוב רשע 

דרכו וגו' וכן יתנחם על שעבר שנאמר כי אחרי שובי נחמתי ויעיד עליו יודע תעלומות שלא ישוב לזה החטא לעולם 
 וגו' וצריך להתודות בשפתיו ולומר עניינות אלו שגמר בלבו: שנאמר ולא נאמר עוד אלהינו למעשה ידינו

What constitutes Teshuvah? That a sinner should abandon his sins and remove them from his thoughts, resolving in his heart, 

never to commit them again as [Isaiah 55:7] states "May the wicked abandon his ways...." Similarly, he must regret the past as 

[Jeremiah 31:18] states: "After I returned, I regretted." 

[He must reach the level where] He who knows the hidden will testify concerning him that he will never return to this sin again 

as [Hoshea 14:4] states: "We will no longer say to the work of our hands: `You are our G-ds.'" 

He must verbally confess and state these matters which he resolved in his heart. 
  

���� ��
	� �
��� ������   
כל המתודה בדברים ולא גמר בלבו לעזוב הרי זה דומה לטובל ושרץ בידו שאין הטבילה מועלת לו עד שישליך 
השרץ וכן הוא אומר ומודה ועוזב ירוחם וצריך לפרוט את החטא שנאמר אנא חטא העם הזה חטאה גדולה ויעשו 

  להם אלהי זהב
Anyone who verbalizes his confession without resolving in his heart to abandon [sin] can be compared to [a person] who 

immerses himself [in a mikvah] while [holding the carcass of] a lizard in his hand. His immersion will not be of avail until he 

casts away the carcass. 

This principle is implied by the statement, [Proverbs 28:13], "He who confesses and forsakes [his sins] will be treated with 

mercy." 

It is necessary to mention particularly one's sins as evidenced by [Moses' confession, Exodus 32:31]: "I appeal to You. The 

people have committed a terrible sin by making a golden idol." 

  

���� ��
	� �
��� ������   
כל מצות שבתורה בין עשה בין לא תעשה אם עבר אדם על אחת מהן בין בזדון בין בשגגה כשיעשה תשובה וישוב 

אשר עשו זה וידוי מחטאו חייב להתודות לפני האל ברוך הוא שנאמר איש או אשה כי יעשו וגו' והתודו את חטאתם 

דברים וידוי זה מצות עשה כיצד מתודין אומר אנא השם חטאתי עויתי פשעתי לפניך ועשיתי כך וכך והרי נחמתי 
ובושתי במעשי ולעולם איני חוזר לדבר זה וזהו עיקרו של וידוי וכל המרבה להתודות ומאריך בענין זה הרי זה 

בנותיהן על שגגתן או על זדונן אין מתכפר להן בקרבנם עד משובח וכן בעלי חטאות ואשמות בעת שמביאין קר
שיעשו תשובה ויתודו וידוי דברים שנאמר והתודה אשר חטא עליה וכן כל מחוייבי מיתות בית דין ומחוייבי מלקות 
אין מתכפר להן במיתתן או בלקייתן עד שיעשו תשובה ויתודו וכן החובל בחבירו והמזיק ממונו אף על פי ששילם 

  מה שהוא חייב לו אינו מתכפר עד שיתודה וישוב מלעשות כזה לעולם שנאמר מכל חטאות האדם:לו 
If a person transgresses any of the mitzvot of the Torah, whether a positive command or a negative command - whether 

willingly or inadvertently - when he repents, and returns from his sin, he must confess before G-d, blessed be, He as [Numbers 

5:6-7] states: "If a man or a woman commit any of the sins of man... they must confess the sin that they committed." 

This refers to a verbal confession. This confession is a positive command. 

How does one confess: He states: "I implore You, G-d, I sinned, I transgressed, I committed iniquity before You by doing the 

following. Behold, I regret and am embarrassed for my deeds. I promise never to repeat this act again." 

These are the essential elements of the confessional prayer. Whoever confesses profusely and elaborates on these matters is 

worthy of praise. 

Those who bring sin offerings or guilt offerings must also [confess their sins] when they bring their sacrifices for their 

inadvertent or willful transgressions. Their sacrifices will not atone for their sins until they repent and make a verbal confession 

as [Leviticus 5:5] states: "He shall confess the sin he has committed upon it." 

Similarly, those obligated to be executed or lashed by the court do not attain atonement through their death or lashing unless 

they repent and confess. Similarly, someone who injures a colleague or damages his property, does not attain atonement, even 

though he pays him what he owes until he confesses and makes a commitment never to do such a thing again as implied by the 

phrase [Numbers, loc. cit..], "any of the sins of man." 

  
�� ���� ��
� 
�
	������   

äâä :àèçä èøôì ïåëð ùçìá äãåúî íàå åãéá úåùøä èøôì äöø íàå àèçä èøôì êéøö ïéà 

ìáà  àì 'á 'à øãñá àèç ìò íéøîåàù äîå àèçä èøôì ïéà äìôúä øæåçùë ö"ù åà íø ìå÷á ììôúîùë
:(ò"ã) äìôú çñåðë àìà åðéà äåùá íéøîåà ìëäå ìéàåä èøåô éø÷î  

  

 

 



                                                                                                                                                       4 

 

���� ��
	� �
��� ������   
לשוב מאלו כך אל תאמר שאין תשובה אלא מעבירות שיש בהן מעשה כגון זנות וגזל וגניבה אלא כשם שצריך אדם 

הוא צריך לחפש בדעות רעות שיש לו ולשוב מן הכעס ומן האיבה ומן הקנאה ומן ההתול ומרדיפת הממון והכבוד 

ומרדיפת המאכלות וכיוצא בהן מן הכל צריך לחזור בתשובה ואלו העונות קשים מאותן שיש בהן מעשה שבזמן 
  רשע וגו':שאדם נשקע באלו קשה הוא לפרוש מהם וכן הוא אומר יעזוב 

A person should not think that repentance is only necessary for those sins that involve deed such as promiscuity, robbery, or 

theft. Rather, just as a person is obligated to repent from these, similarly, he must search after the evil character traits he has. 

He must repent from anger, hatred, envy, frivolity, the pursuit of money and honor, the pursuit of gluttony, and the like. He 

must repent for all [of the above]. 

These sins are more difficult than those that involve deed. If a person is attached to these, it is more difficult for him to 

separate himself. In this context, [Isaiah 55:7] exhorts: "May the wicked abandon his path and the crooked man, his designs." 

  


 ���������   
�� ��� �� �� �� ����,����� /��	0�� �
 ���� �1 �� ��� �� �
 ���� �1 �� �� ���� �
 ��� �1���1 	� �� �!: 

And you shall love Hashem, your G-d, with all your heart and with all your soul, and with all your means.    

	� ��  
úáäàåúáäàåúáäàåúáäàå  -  àåäùë äàøéî åáø ìöà äùåòä äàøéî äùåòì äáäàî äùåò äîåã åðéà äáäàî åéøáã äùò

:åì êìåäå åçéðî åéìò çéøèî 
And you shall love [the L-rd]: Perform His commandments out of love. The one who acts out of love cannot be compared to the 

one who acts out of fear. If one serves his master out of fear, when the master sets a great burden upon him, this servant will 

leave him and go away [whereas if out of love he will serve him even under great burden] (Sifrei 6:5). 

 
êááì ìëáêááì ìëáêááì ìëáêááì ìëá  - :íå÷îä ìò ÷åìç êáì äéäé àìù êááì ìëá à"ã êéøöé éðùá 

with all your heart: Heb. � �
 ��2��1 �� �� ��  [The double “veth” in ��1 �� �� ��, instead of the usual form ��1 �� ��, suggests:] Love Him with 

your two inclinations [the good and the evil]. (Sifrei; Ber. 54a) Another explanation; “with all your heart,” is that your heart 

should not be divided [i.e., at variance] with the Omnipresent (Sifrei). 
 

���  �
�����   
øîà  àîç øá éåì éáø øîàðù òøä øöé ìò áåè øöé íãà æéâøé íìåòì ùé÷ì ïá ïåòîù éáø øîà

åàèçú ìàå åæâø 

R. Levi b. Hama says in the name of R. Simeon b. Lakish: A man should always incite the good impulse [in his soul] to fight 

against the evil impulse. For it is written: Tremble and sin not. 

 

 ����� ��
 �
	 ��
 

תורת המידות היא עבודתם של בני עליה ישנם בני עליה בדורינו כמו בכל דור, והמה מועטים כהיום אתמול. בני 
העליה בדור זה מתחילים ממדרגה יותר נמוחה מאשר בדורות קודמים, והקשיים מקובים מאשר עד כה. מיעוט 

נין לויכוח עיוני אלא הם מציאות רוחנית, השואף לעליה חש אותם בעצמו הדורות וטמטום הלב אינם ענין של ע

ביחס לזקני הדור ועובדים קדמונים, ומי שאינו עובד בעצמו אינו רואה לא מיעוט ולא טמטום, אך גם עליה ותיקון 
  הם ממנו והלאה.

הן הן קיום מצות ההליכה תורת המידות נצחית היא והלכות והלכות דעות לא נופלות מהלכות שבת ולא עוד אלא 
  בדרכיו ית'.

  
������� ��	� ������ ���  

 ãéîú êéøö ïëì äãéîä åúåà äðä ãò øáù àìù äî øåáùì éãë àåä éç íãàäù  äî éë
ì!íééç åì äîì ÷æçúé àì íàå ÷æçúä  
  

���
 ��
 ���� �
�	 �
����  
י אמנם המידות, כמאמר בעלי המוסר אינן טהרת המידות הם שרשי ועיקרי היהדות ומיסודות עבודת ה' ... כ עניני

מצוות אלא הם האדם עצמו, והם היסוד לקיום כל התורה והמצוות, ושיגיע לתכלית חובתו לעולמו. וכבר כתב 
הכנות עיקריות הגה''ק ר''ח ויטאל זי''ע בספרו שערי קדושה (ח''א ש''ב) ''שאין המידות מכלל תרי''ג המצוות, כי הן 

קיומם או בביטולם, ולפיכך ענין המידות הרעות קשים מן העבירות עצמם מאד מאד, ולהיותם אל תרי''ג מצוות ב



                                                                                                                                                       5 

 

ויסודות לא נמנו בכלל תרי''ג המצוות, ונמצא כי יותר צריך ליזהר ממדות הרעות יותר מן קיום המצוות''  עיקרים
  הם המרכבה לתורה ולכן לא נכתבו עניני המידות בתורה.וכו'. והיינו שמידות 

  

��� �
������   
é Åà ,õ Æø Æà Àê Æø Æc ïé Åà í Äà .õ Æø Æà Àê Æø Æc ïé Åà ,ä Èø Éåz ïé Åà í Äà ,ø Åî Éåà äÈé ÀøÇæÂò ï Æa øÈæ Èò Àì Æà é Äa Çøä ÈøÉåz ï...    

  

�	 ��
� 
���� ���  
ר''ל שצריך תחלה לתקן את עצמו במידות ובזה תשכון התורה עליו, שאינה שוכנת לעולם בגוף שאינו בעל מידות 

  טובות

  

��	 �
�	 �
���  
לים להתרומם ולעופף בלעדי כנפיהם, כמ''כ אדם העוסק המדות המה כנפי רוח העבודה. כשם שאין בעלךי הכנף יכו

  בתורה ומצוות אינו מסוגל להתעלות, כי אם ע''י טהרת המידותיו שהם כנפי הרוח הרוחניים. 
  

תנהג במידול טובות, אלא שישרש הרע בעיקר עבודת המידות לא מספיק מה שהאדם מ... ע''פ דרך החסידות 
  מעצמו וישנה את מהותו לטוב, עד שתהיינה מדותיו הטובות מוטבעות בו בעצם.

  

���  ��
�
��   
øîà  êéäìà 'ä ãò ìàøùé äáåù øîàðù úåââùë åì úåùòð úåðåãæù äáåùú äìåãâ ùé÷ì ùéø

éø øîàäå éðéà ìåùëî äéì éø÷ à÷å àåä ãéæî ïåò àä êðåòá úìùë éë äáåùú äìåãâ ùé÷ì ù
åä] (äéç) íäéìò ä÷ãöå èôùî äùòå åúòùøî òùø áåùáå øîàðù úåéëæë åì úåùòð úåðåãæùà [

äàøéî ïàë äáäàî ïàë àéù÷ àì äéçé 

Resh Lakish said: Great is repentance, for because of it premeditated sins are accounted as errors, as it is said: Return, O Israel, 

unto the L-rd, your G-d,’ for you have stumbled in you iniquity. ‘Iniquity’ is premeditated, and yet he calls it ‘stumbling’ But that 

is not so! For Resh Lakish said that repentance is so great that premeditated sins are accounted as though they were merits, as 

it is said: And when the wicked turns from his wickedness, and does that which is lawful and right, he shall live! That is no 

contradiction: One refers to a case [of repentance] derived from love, the other to one due to fear. 

  
  
  
  
  

  

  

  

  

  

  

  

  

    

 


