
                                                                                                                          1 

 

�����  

��� �	
�  
  

�
��� �
���  
  

��	��� ���������   
�� �� �� �� �	
� �� 
�
�� �� �� �	
� ������
 ��� �	
� 
� �� ��
� ������ 

And He finished speaking with him, and G-d went up from above Abraham. 
  

 ��	��	  
 íäøáà ìòî íäøáà ìòî íäøáà ìòî íäøáà ìòî - - - -  (ø"á) åðãîìå äðéëù éôìë àåä äé÷ð ïåùìíé÷éãöäù î ìù åúáëøî:íå÷ 

From above Abraham: This is a euphemism used in reference to the Shechinah, and we learn that the righteous are the chariot 

of the Omnipresent. 

 

� ��� ��	�������
�   
ìòéå ìà÷ìà ìòéå 'àðù äáëøîä ïä ïä úåáàä ì"øà íäøáà ìòî íé÷ ìòéå íäøáà ìòî íé

éäìà åéìòî:åéìò áöð 'ä äðäå (äë úéùàøá) í  
  

��� ���	   
ויעל אלקים מעל אברהם לשון כבוד כלפי המקום, ולמדנו שהצדיקים מרכבתו של הקב"ה לשון רש"י אבל לשונם 
בבראשית רבה (מז ו) האבות הן הן המרכבה, ירמוז למה שכתוב (מיכה ז כ) תתן אמת ליעקב חסד לאברהם, ופחד 

 מב) והמשכיל יבין:יצחק היה לי (להלן לא 

  

 ���� �
��	  
הן הן  - והן אבות העולם  - ויראה דטעמא דרש"י שהאבות הן הן המרכבה שלימה, כי אחר שהיו שלשה אבות 

המרכבה שלימה בכלל, אבל שאר צדיקים הם פרטים ואינם מרכבה שלימה, וכל אחד יש לו ענין מה מן המרכבה. 
מטעם זה עצמו, לפי שהם אבות העולם בכלל, וראוי שיהיו מרכבה, אך יראה שאין שייך לומר מרכבה רק באבות 

לא שייך בהם מרכבה, ובזה דברי רז"ל במדרש (ב"ר מז, ו) 'האבות הן הן  - אבל פרטי הצדיקים מפני שהם פרטים 
 המרכבה', דוקא אבות מטעם שאמרנו:

  
���� ��	��� �
�	 �
����  

כות היה אפשר נו ע''ה, כי רק לאחר שנסתלקה החשאברהם אבי ואח''כ התחיל עולם התיקון כאשר האיר אורו של

להתחיל להאיר. ועולם התיקון הוא ע''י שבעת הרועים שהמשכיו בעולם את תיקון המידות, כל אחד במדתו. ותחלת 
התיקון היתה ממדתו של אברהם אבינו, מדת החסד, כמ''ד כי אמרתי עולם חסד יבנה (תהלים פ''ט), ואח''כ תיקן 

הפרשיות הכתובים בהם למדים אנו את עניני  אבינו את מידת הגבורה, ויעקב תקן מדת תפארת וכו'. ומכל יצחק
תיקון המידות. מפרשתו של אברהם אבינו לומדים את מדת החסד שכולל מידת האהבה, שכל פסוק שבה מורה 

ואח''כ  ובמסירות נפש. דרכים ונתיבות מידת החסד, ואיך שקיים אברהם אבינו הכנסת אורחים במסירות גוף

ופחד יצחק, והנלמד מענין העקידה. ופרשת יעקב, איך  פרשיותיו של יצחק שהיה מדת הגבורה שכולל מדת היראה
הגביה את כל עניניו הגשמיים למדרגה הגבוהה ביותר, וכמרומז בפרשת היותו בבית לבן, שנעשה מכ''ז ענין תורה 

 ועבודת ה'...

  

��	��� � �������
�   
ëéå ãîì úà éîî úåùø åðîî ìåèéì êéøö ïè÷ ïéá ìåãâ ïéá åøéáçî øèôðä éðú åúà øáãì ì

 ïäì øîà åîò øáãì úøùä éëàìî åàá ä"á÷ä íò øáãî íäøáà äéä úçà íòô íäøáàî



                                                                                                                          2 

 

 ìë ä"á÷ä íò øáãù ïåéë íëîò øáãî éðà ë"çà äìçú íëî äìåãâ àéäù äðéëùä ïî øèôð
êéøö íéîìåòä ïåáø åéðôì øîà åëøö ì éðàìà ìòéå ã"ää íåìùá øèôä ì"à øáã÷ ìòî íé

 íéäìà åéìòî ìòéå íäøáà ìòî íéäìà ìòéå 'àðù äáëøîä ïä ïä úåáàä ì"øà íäøáà
:åéìò áöð 'ä äðäå (äë úéùàøá) 

 ��
 ���� 
����� �������  
לבן והוויתם  ויש בזה דברים עמוקים מאד. אבל המע שניתן לנו להבין הוא שהאבות ע''ה זכו לדבק כל דעתם,

היתה מסורה לה', עד בלי להשאיר מקום לעצמיותם. כל להבורא ית' בלי שום הפסק כלל: וכל מציאותם 

מחשבותיהם ומעשיהם היו אך ורק לעבודת השי''ת, עד שבכל דבורם ובכל תנועותיהם, אף בענינים שנראים לעין 
ד שהוא ית' ייחד שמו עליהם כאמרנו ''אלקי כעסקי העולם הזה, היתה מתגלה קדושת השי''ת והשראת שכינתו, ע

אברהם, אלקי יצחק ואלקי יעקב''. ומנקודת ראיה זו עלינו להתבונן על כל מה שמספרת התורה הקדושה מעניני 
התורה מענינהם היא באה ללמדנו דרגות עליונות בדרכי עבודת השי''ת האבות. כי בכל מעשה ומעשה שמספרת לנו 

  השלימה. 

שלשה כוחות יסודיים שבאמצעותם יוכל להגיע אל הטוב וכל אחד מהם שונה בשורשו ובאופיו ואלו באדם נמצאים 

  הם:

חסד, שבו שם האדם את עיקר מעינו באחרים ומשתדל להיטיב עמהם ולהשפיע עליהם ובמקום אחר   .א

 קראנו לזה ''כח הנתינה''. 

אל תוך עצמו בחוששו לתוצאות יראת שמים, בניגוד לחסר שעיקר פנייתו החוצה, ביראה פונה האדם   .ב
 מעשיו.

ושמאל, אל צד החסד אמת, כח בקשת האמת מברר את הדרך הנכונה בעבודת ה', בלי לנטות ימין   .ג
 המופרז, או אל צד בקורת העצמית המופרזת שממעטת במעשים.

סד: אפשר ח –האלה נוכל להבחין בכל אחת מהן שלש בחינות. מי שמדתו העיקרית אם נתבונן בכל אחת מהמידות 
שידבק בחס מרצונו הפשוט להשפיע טוב לאחרים: ואפשר שיתיירא שמא יקצר בחובת החסד: או שישאף שיהיה 

חסדו אמיתי שיפיק המקבל ממנו את התועלת הנכונה. וכן ביראה: אפשר שיתיירא מעבירה בכל מעשה ממעשיו: 
אם לא יעשה את כל מעשיו על דרך האמת. ואפשר שיראתו תביאהו גם לגמול חסדים כי יירא שלא יצא ידי חובתו 

היותה אמת: ויש והשאיפה לאמת תכריחהו תכריחנו   מפני עצם אל האמת וכן במדת האמת: לפעמים ישאף האדם 

, כי כל איש אמיתי וישר מכיר באמיתת החסד: ושאיפת האמת תביאהו גם לחשוש שמא יתרחק מן להרבות בחסד
  האמת. 

ם שישנן בחינות חסד שבחסד, גבורה שבחסד, גבורה שבחסד ותפארת שבחסד, וזהו שמצאנו בספרים הקדושי
חסד שבתפארת, גבורה שבתפארת.  ,תפארת שבתפארתגבורה שבגבורה, חסד שבגבורה ותפארת שבגבורה, וכן גם 

 כנגד שלש בחינות עיקריות נאמר, ''על שלושה דברים העולם עומד: על התורה, על העבודה ועל גמילות חסדים''.

בבחינת יראה  –קרבנות, ביטול היש  –כי תורה הרי היא בחינת אמת (וכנגדה תפארת בפי המקובלים), ועבודה 

לות חסדים הרי היא בחינת חסד. והמידות המתנגדות  להם מצד הרע הן אותן (וכנגדה גבורה בפי המקובלים). וגמי
היפך הגבורה, כי גבורה ענינה  –וה היפך החסד, התא –שלש מידות המוציאות את האדם מן העולם: הקנאה 

  האמיתי כבישת היצר: והכבוד היפך האמת, כי הכבוד המדומה של העולם הזה אינו אלא שקר.

הכחות העיקריים האלה שהזכרנו אנו מוצאים כרגיל שאופיו המיוחד של האדם מבוסס בעיקר עד אחד משלושה 

חנית האישית אשר על פיה, בעיקר מושפעים ומודרכים למעלה, יען כי על פי רוב מהוה אחד מהם את תכונתו הרו
כל מחשבותיו ומעשיו. וראשית עבודת האדם היא שיכיר ויגלה את מדתו העיקרית הזאת, יפתחה לשלימותה על פי 
דרכי התורה, ויהיה נאמן לה, אך אל לו להסתפק רק בזאת, כי הרי גם המידות האחרות טמונות בחובו, וכדי להגיע 

  להשתדל לפתח גם אותן, ולהביא את הגרעין לידי צמיחה. לשלמות עליו

ושים ע''ה שכל אחד מהם הגיע לשלמות על כגדר הזה, אם גם בעולם אחר נשגב מהשגתנו, היו מידות האבות הקד
פי מדתו המיוחדת לו, ואח''כ המשיך לפתח גם את המידות האחרות המשניות, ולהביאן לשלמות על פי מדתו 
העיקרית: ועל ידי זה הגיע להשלמת חלקו בבריאה וזהו מה שכתוב בזהר ''כל חד וחד מאבהן ידע ליה לקב''ה מגו 

         אספקלריא דיליה.



                                                                                                                          3 

 

מצינו באברהם אבינו שקודם שנתגלה לו השי''ת בחרן כבר הגיע מעצמו לשלמות החסד כמו שכתוב ''את הנפש  וכן
''נפשתא דשעיבדו לאורייתא בחרן'', שהכניסן תחת כנפי השכינה, והנחילם בזה את הטוב  –אשר עשו בחרן'' 

לעזוב את  –ו בכוון הגבורה: ''לך לך'' וכמעט כל נסיונותיו שבאו אח''כ הי הנעלה ביותר בעולם הזה ובעולם הבא.
אביו לעת זקנתו לשם קיום מצות ה', מלחמת המלכים, ברית מילה, שהפרידה בינו לבין שאר האנושות, וכן טען 

 ''עד שלא מלתי היו באים ומזדווגים לי, תאמר משמלתי הם באים ומזדווגים לי?'', א''ל הקב''ה ''דייך שאני אלקיך''

ה קשה בשבילו כי היה בניגוד למידת החסד הטבועה בו, אבל דוקא ע''י ניגוד זה והעבודה הכרוכה פי' שהנסיון הי –
בו התעורר להכיר את אלוקותו ית' באופן הרבה נעלה, כי מה שעשה מקודם רק ע''פ מידתו, עושה הוא כעת על פי 

פ מצות ה', ועל הכל בנסיונו וכן בגירוש ישמעאל והגר ע''הכרה עמוקה ומחוזקת הרבה יותר באמונתו יתברך. 
''עתה ידעתי כי ירא אלקים אתה'', כלומר שזכה אברהם  הקשה ביותר, נסיון העקידה, שבעמדו בו נאמר מאת ה'

לי שום הסתייגיות, שמקבל על עצמו עול מלכותו יתברך ב –לקנות את שלימות מדת היראה במובנה העליון ביותר 
  הרוחניים כאחד מפני הדר גאון עוזו.ומוכן לוותר על כל קניניו הגשמיים ו

פחד יצחק, ונבחר להיות קרבן כליל לה', כפי שמלמדנו  –ביצחק לאומת זאת, היתה מידתו העיקרית מדת היראה 
נסיון העקידה. הבה נתבונן בזה: הנה איש צעיר מובל לשחיטה ע''פ מצות ה' והריהו מקבל גזירה זו בשמחה. הרי 

לה עד אין ערך מחייו הפרטיים, והתבטלותו לעומת קדושת שמו ית' הינה שלימה שהוא מעריך את כבוד ה' למע
וגמורה. זו היא בחינת יראה נעלה וטהורה. והנה האדם הירא פונה בעיקר את תוך עצמו, ומתוך התבטלותו הגמורה 

פרט ים, ובכלפי כבוד שמים מותח הוא בקורת תמידית על כל מעשה ממעשיו, עד שהדבר מביאו למעט במעש

באותם הנעשים בפרהסיא, מחשש שמא יכשל ויטעה, או שיתערב בתוך כוונתו איזה סיג של פניה חיצונית. וכן 
  בניגוד לאברהם, לא מצינו שבנה יצחק מזבח לקרא בשם ה' עד שעלה לבאר שבע.

  

  

� ��	����� 
�����  

 �� �� 
	
 	 ��
�����

�� �	
 � �� �� �	
 � ��	����
 	�� ��
 � ���� �� ��

�
�� �� �	
 �
�� �� �	
 � �� �	
 � �!
 	 ��� ��
 � �	
 � � �� �	
 � ��
�

�� �" �� ��
� �� �� �� �	
���#� ��
 � #� ���$
% �	
� �%� 
� �� ����
 � � �� �� �� 
��


And Hashem appeared to him on that night and said, "I am the G-d of Abraham, your father. Fear not, for I am with you, and I 

will bless you and multiply your seed for the sake of Abraham, My servant." 





��
�� � ��	�����
:��   

וישמר משמרתי. עשה תמיד המשמרת המיוחדת לי שהיא לגמול חסד כאמרו כל אורחות ה' חסד ואמת ולהורות 

נח ובכן היה נאה דורש חטאים בדרך וזה עשה כאשר קרא בשם ה' ושמר גם כן מצותי חקותי ותורתי. שנצטוו בני 
ונאה מקיים כמופת לרבים. הנה ליצחק תלה בזכות אחרים עתה וכן למטה באמרו והרביתי את זרעך בעבור אברהם 

עבדי ולא כן אמר ליעקב כל שכן לאברהם וזה היה קודם שהתעורר יצחק לקרא בשם ה' אבל אחר שקרא בשם ה' 
י היה ה' עמך אתה עתה ברוך ה'. ולא מצאוהו עוד תלאות נאמר ואבימלך הלך אליו מגרר ואמרו ראה ראינו כ

מקנאים ודברי ריבות כאשר בראשונ' אמנם ליעקב לא תלה בזכות אחרים כלל כי הוא אמנם מנעוריו יושב אהלים 

  ללמוד וללמד דעת את העם בפרט באהלי שם ועבר ששם עלה כל מבקש ה' בלי ספק:

 ��
 ���� 
����� �������  
שבכל התלאות אשר מצאו את יצחק אבינו ע''ה, הרעב, סכנת רבקה מאבימלך, קנאת הפלישתים, ביאור הענין: 

בכל אלה לא נתעורר לאחוז במידת אברהם  –סיתום הבארות גירושו מארץ פלישתים, המריבות על הבארות 
רק אחר שנתן לו במלואה, לבנות מזבחות ולקרוא בשם ה', כי בראותו את צרותיו חשש שמא אינו כדאי וראוי לכך. 

אז נתעורר לעלות לבאר שבע,  - הקב''ה אות ברכה בלי התנגדות מהסביבה ''כי עתה הרחיב ה' לנו ופרינו בארץ''
ע''י נבואת ה' ''אל תירא כי אתך  מקום עיקר התחסדותו של אברהם אבינו (''ויטע אשל מבאר שבע'') ושם נתחזק

  גמילות חסדים  עבודה  תורה  על ג' דברים העולם עומד

  חסד  ה/גבורהארי  אמת / תפארת  מידה טובה

  קנאה  תאוה  כבוד  מידה רעה

  אברהם  יצחק  יעקב  כנגד



                                                                                                                          4 

 

מעינותיו חוצה. ורק לשלמות היראה אפשר, וגם ראוי עתה, שיפוצו  אני'' כנ''ל, והבין שאין לחשוש עוד, כי בבואו
אז כאשר הובטח מאת ה' שלא יכשל, ניגש לבנות מזבח ולהשפיע על הסביבה כדרכו של אברהם. ולבסוף נתנסה 

  עוד יצחק אבינו במדתו, וויתר על תוקף מדת הגבורה שלו, ובא לידי שלימות מידת החסד, כפי שיתבאר עוד להלן... 

  

  וגם מידת האמת של יעקב היו ממוזגות מדות החסד והגבורה לשלמות נפלאה 

  

� ��	�����������   


��
&� �	
� ��#��� ��
� �� �'
&� �	
��� �(
 �� 
� ��
&� �	
� �' 
�
� ������
�� �� �� �) ��
�� �" �* ����� 
&�
�
����	�


And the youths grew up, and Esau was a man who understood hunting, a man of the field, whereas Jacob was an innocent man, 

dwelling in tents. 
  

	� ��  
íéìäà áùéíéìäà áùéíéìäà áùéíéìäà áùé  - øáò ìù åìäàå íù ìù åìäà:  

Dwelling in tents: the tent of Shem and the tent of Eber 

  


��
��  
  כי הוא אמנם מנעוריו ישב אהלים ללמוד וללמד דעת את העם

  

� ��	��������� �����   
���� �� �+
 � ��
���
 � �� �&
� 
	 �� ��
� ��#���
	 
(
���
& �� �, ��
	 ��
 � �!
� �&
 - ������
� ��� �. ��
��/ �0 ����
�
� �� �	 
�
+ �1����


�	�� ��
���� �. ��
� �! �&����
�� �% �& #	 �� ��
� �'����
���� �. ��


And Jacob left Beer sheba, and he went to Haran. And he arrived at the place and lodged there because the sun had set, and he 

took some of the stones of the place and placed [them] at his head, and he lay down in that place. 
  

	� ��  
àåää íå÷îá áëùéåàåää íå÷îá áëùéåàåää íå÷îá áëùéåàåää íå÷îá áëùéå - áëù àì øáò úéáá ùîùù íéðù ã"é ìáà áëù íå÷î åúåàá èåòéî ïåùì  äéäù äìéìá

:äøåúá ÷ñåò 

And he lay down in that place: [The word àeä Çä] is a restrictive expression, meaning that [only] in that place did he lie down, 

but during the fourteen years that he served in the house of Eber, he did not lie down at night, because he was engaged in 

Torah study. [From Gen. Rabbah 68:11] 

  

 ��
 �	 
����� �������  
  וע''י מיזוג כוחות אלה קנה יעקב את מידת האמת לחלוטין, כאמור ''תתן אמת ליעקב''. 

  

  
    
  

  

 





     

   

   

   



                                                                                                                          5 

 

  

  

  


