
                                                                  1 

 

�����  

��� �	
�  
  

 ��	 
 ����� ������ ���  

  

 ��	 ���� 	���� ���  
 Àêeø Èa  ä Èz Çà'ä  Éì Áà Å÷ Àã È÷ ú Ça ÇLÀå .eð Èá ä Èö Èø Àå åé ÈúÉå Àö Äî Àa eð ÈL Àc Ä÷ ø ÆLÂà .í Èì Éåò Èä Àê Æì Æî eðé Èø Àáe ä ÈáÂä Çà Àa ÉåL ï Éåö

 .eð Èìé Äç Àð Ääúé ÄLà Åø Àá ä ÅNÂò Çî Àì ï Éåø ÈkÄæ Éåé àeä é Äk .í  L Æã É÷ é Åà Èø À÷ Äî Àì ä Èl Äç Àz Åæø Æë íÄé Èø Àö Äî ú Çàé Äöé Äì . eð Èá é Äk
ð Èú ÉåàÀå Èz Àø Çç Èáíé Än Çò Èä ì Èk Äî Èz ÀL Çc Ä÷ e  Âä Çà Àa Èê ÀL Àã È÷ ú Ça ÇLÀå:eð Èz Àì Çç Àð Ää ï Éåö Èø Àáe ä Èá  Àêeø Èa  ä Èz Çà'ä L Åc Ç÷ Àî .

:ú Èa ÇM Çä  

Blessed are You, Hashem, our G-d, King of the universe, who has sanctified us with His commandments, took pleasure in us, 

and with love and favour gave us His holy Sabbath as a heritage, a remembrance of creation. For that day is the prologue to the 

holy convocations, a memorial of the Exodus of Egypt. For us did You choose and us did You sanctify from all the nations. And 

Your holy Sabbath, with love and favour did You give us a heritage. Blessed are You, Hashem, Who sanctifies the Sabbath. 
  

� �������������   
����� ����	 �� 
��� �
 �� ��� 
��	�� �� 
� �� ���	 ��� �� ����� 

G-d has brought them out of Egypt with the strength of His loftiness. 
  

���  ������	  
אמר מוציאם, ולא הוציאם, הגם שרבותינו ז"ל אמרו (שם לח) דאפיק משמע והוכיחו מכאן,  ל מוציאם ממצרים-א

  י כן יותר משמע לשון עבר, אם היה אומר הוציאם:אף על פ

ונראה על דרך אומרם ז"ל (פסחים קטז:) בכל דור ודור חייב אדם לראות את עצמו כאלו הוא יצא ממצרים, על כן  
אמרו יודעי פנימיות התורה, כי כל ליל פסח מתבררים כוחות הקדושה מהקליפה, ונוספים בעם בני ישראל, והיא 

ל יציאת מצרים, והוא אומרו אל מוציאם, כי לא יציאה ראשונה לבד, אלא בכל שנה ושנה מוציאם הבחינה עצמה ש

  :כנזכר

  
� ����������� 
����   

� �� 
� ���� �� �� ��� ��� 
� �� 
��� �� � �!�	 ����� ���� ��� ��"!���� #����� ����� �� 
��� ��� ��� �$ ��
��% �&�� �'�	� ������ �� ��� �� �' 
(��	 ��� 
�
���� �& 
 �!����� �� ����"!���� #������� �� �� ����� �� 
� 
& ��
�� �� �' �&�� �� 
) �&��! �' ���! �(� �� 
��� �(�! �$�� ���� ��� ����
� �� �*��� �� 
� ���
��� ��

���� �� 
� �� ����� �� 
� 
& ��� �*�)��� + �� �� 
�� ��� �� �� 
� ��� � �� ��� �� 
��, 
�� �� �' 
� �! 
�� � �(
���� �������� �� 
�� ��� �� �!� % �& ��� � ��� �' 
� �(�- 
��.
� �� �� �� �/���	�� �� 
� ��"!���� #����� ��
� ���+ ���� ���!���0 
)� �� ��
- �&��! ���- �*�%�� 
��	 � ��� ���"!���� #������� � �!�	 ����� ������$�� ��� �������

Keep the Sabbath day to sanctify it, as Hashem your G-d commanded you. Six days may you work, and perform all your labour,�
but the seventh day is a Sabbath to Hashem your G-d; you shall perform no labour, neither you, your son, your daughter, your 

manservant, your maidservant, your ox, your donkey, any of your livestock, nor the stranger who is within your cities, in order 

that your manservant and your maidservant may rest like you.�And you shall remember that you were a slave in the land of 

Egypt, and that Hashem your G-d took you out from there with a strong hand and with an outstretched arm; therefore, 

Hashem, your G-d, commanded you to observe the Sabbath day. 
��

���  ����� ���
������ �  
çåðé ïòîìçåðé ïòîìçåðé ïòîìçåðé ïòîì -  ãáò éë úøëæå êúîàå êãáò íòè øàáì óéñåäìà 'ä êåö ïë ìò êãáò çéðäå úééä÷ úåùòì êé

 ïòîì çåðúù êåöå úåãáòî êàéöåä íùä äðäå çåðé àì ãáòä éë à"éå ãáòä 'çåðîì íòèäå úáùä íåéá ïë
ú:éúùøéô øùàë êåö øùàë ãáë éååöáå ãáò úééä éë øåëæ  

The Torah provides additional explanation why your servants [must refrain from labour on Shabbat] to remember that you 

were servants and were released from servitude, therefore, Hashem commanded you to do the same on Shabbat and this is 

the reason for giving the servant rest. 

  



                                                                  2 

 

� ���	������   
! �� ���� �� 
� ����� ���� 
��/���	 �� �� 
& �1 
��� 
��/����� �* ���� ���� ���/���! ����� �� 
, �/���	 �! �!�	� ���/ ���� �!
������� �* �� ���� �� 
& ����� ����

Now it came to pass in those days that Moses grew up and went out to his brothers and looked at their burdens, and he saw an 

Egyptian man striking a Hebrew man of his brothers. 
  

 ���	 ��������� �  
 ãçà íåé çð åðéà íà ãáò åì ùéù éî äòøôì øîàå êìä äçåðî íäì ïéàù äàø íúåìáñá àøéå

î àåä òåáùá êì åì øîà íéúî íä òåáùá ãçà íåé íäì çéðî äúà ïéà íà êéãáò åìàå ú
çåðì úáùä íåé úà íäì ï÷úå äùî êìä øîàúù åîë ïäì äùòå  

  
���� ������ �������  

 ברך ה' את יום השבת ויקדשהו , זהו הוא כבוד היום והגדילו כמ"ש , על כן וזה אמת, כי העלול במאמר הראשון

 אותנו לשומרו הוא עלול נמשך לעלת אמנם תתו לנו תורת השבת וצוותו י ששת ימים וגו'. העלול הנמשך לעלת כ

 היינו יכולים לשבות , וצונו בתורת עובדים ברצוננו ובעת שחפצנו ולא היותנו עבדים במצרים, אשר לא היינו

 ת השם בתחלתהמורה על מציאו האמנת דעת אמתי, והוא חדוש העולם השביתה והמנוחה לקבץ ב' הענינים,

  עלינו, בהניחנו מתחת סבלות מצרים.  המחשבה ובעיון הקל, וזכור חסדי השם
This difference can easily be explained. In the former, the cause of the honour and distinction of the day is given: "Therefore 

Hashem blessed the day of the Sabbath and sanctified it", and the cause for this is, "For in six days," etc. But the fact that G-d 

has given us the law of the Sabbath and commanded us to keep it, as the consequence of our having been slaves; for then our 

work did not depend on our will, nor could we choose the time for it; and we could not rest. Thus G-d commanded us to 

abstain  from work on the Sabbath, and to rest, for two purposes;  namely, (1) That we might confirm the true theory, that of 

the  Creation, which at once and clearly leads to the theory of the existence of G-d. (2) That we might remember how kind G-d 

has been in freeing us from the burden of the Egyptians. 

  
��� ���	   

קדמון מחדש חפץ ויכול כאשר פירשתי בדבור  קור היות יציאת מצרים מורה על אלווהראוי יותר לומר כי בעב

בכאן אם יעלה בלבך ספק על השבת המורה על החדוש והחפץ והיכולת תזכור מה הראשון (שם שם ב), על כן אמר 
שראו עיניך ביציאת מצרים שהיא לך לראיה ולזכר הנה השבת זכר ליציאת מצרים, ויציאת מצרים זכר לשבת כי 
יזכרו בו ויאמרו השם הוא מחדש בכל אותות ומופתים ועושה בכל כרצונו, כי הוא אשר ברא הכל במעשה 

יך לעשות את יום השבת והנה לא פירש כאן טעם השביתה כי ששת ימים עשה לקאשית, וזה טעם על כן צוך ה' אבר
יך" שהוא יתברך שבת קה' וגו', שכבר הוזכר זה פעמים רבות בתורה, אבל אמר בקצרה "ויום השביעי שבת לה' אל

ת ממנו ועל דרך האמת נוכל עוד להוסיף בו וינפש, ובאר להם כי מיציאת מצרים ידעו שהוא אמר והיה העולם ושב
בזה כי הדבור הזה בשמור ליראה את השם הנכבד והנורא, ועל כן יצונו שנזכור את היד החזקה והזרוע הנטויה 
שראינו ביציאת מצרים, וממנו לנו היראה כמו שאמר (שם יד לא) וירא ישראל את היד הגדולה אשר עשה ה' 

יך לעשות את יום השבת, שתהא כנסת ישראל בת זוגו לשבת כנרמז קן צוך ה' אלבמצרים וייראו העם את ה', ועל כ
  בדברי רבותינו (ב"ר יא ט), והמשכיל יבין:

It is most preferred to explain that since the Exodus from Egypt confirms an eternal G-d who creates, wills and produces, as I 

explained in the first commandment. For this reason, it states here that if doubt should arise in your heart regarding Shabbat 

which confirms (the ability to) create, will and produce, you should remember what your eyes saw at the Exodus from Egypt as 

it is a proof and a remembrance. Behold, Shabbat is a remembrance for the Exodus from Egypt and the Exodus from Egypt is a 

remembrance for Shabbat because [people] will remember it and say that G-d creates all of the signs and  wonders and does as 

He wills because He is the one who created  everything during the creation of the world and this is the meaning of "For this 

reason, G-d commanded you to observe the day of Shabbat. 

  

���� ���	 ��������� �  
ן והטף אל דרום ולטוטפות בין עיניך אין למלה הזאת משפחה ידועה, אבל בעלי הלשון יחשבו ליחס אותה אל לשו

(יחזקאל כא ב), ועלימו תטוף מלתי (איוב כט כב), ענין מושאל מן והטיפו ההרים עסיס (עמוס ט יג), יאמר שתעשה 
מיציאת מצרים על ידך אות ובין עיניך דבור, יזל כטל על שומעיו אבל רבותינו יקראו הדבר המונח בראש 

בוטין, ואמר רבי אבהו (שם) אי זהו טוטפת המקפת מאזן "טוטפות" כמו שאמרו (שבת נז:) לא בטוטפת ולא בסנ

לאזן, והם בעלי הלשון שמדברים בו ויודעים אותו ומהם ראוי לקבלו ואמר "טוטפות" ולא אמר "טוטפת" בעבור 
  שהם בתים רבים כאשר קבלנו צורתם מן האבות הקדושים שראו הנביאים והקדמונים עושים כן עד משה רבינו:

ה הזאת שנניח כתב יציאת מצרים על היד ועל הראש כנגד הלב והמוח שהם משכנות המחשבה והנה שורש המצו 
והנה נכתוב פרשת קדש והיה כי יביאך בטוטפות מפני המצוה הזאת שנצטוינו בהם לעשות יציאת מצרים טוטפות 



                                                                  3 

 

ו ו) והיו הדברים  בין עינינו, ובפרשת שמע והיה אם שמוע נצטוינו שנעשה המצות גם כן טוטפות, דכתיב (דברים
האלה אשר אנכי מצוך היום על לבבך, והיו לטוטפות בין עיניך, ולכך אנו כותבים גם שתי הפרשיות ההן לטוטפות 

שהם מצות הייחוד וזכרון כל המצות ועונשן ושכרן וכל השרש באמונה ואמר בשל יד והיה לך לאות על ידכה, 
  :ודרשו בו (מנחות לו:) שהוא שמאל שהלב נוטה לו

לי ואנוהו (להלן טו ב), יאמר כי בעבור שמו - ועל דרך האמת מה שאמר הכתוב בעבור זה עשה ה' לי, כי כמו זה א 
וכבודו עשה עמנו והוציאנו ממצרים, והיה זה לך לאות על זרוע עזך, כטעם כי תפארת עזמו אתה (תהלים פט יח) 

ל היד העתיקו אבותינו ממשה מפי הגבורה שיהיה והנה האות כאות המילה והשבת ובעבור שהכל בכלל הוא האות ע

בית אחד כענין שאמר הכתוב אחותי כלה (שה"ש ה א), בעבור שהיא מתאחדת וכלולה מל"ב נתיבות, וכתיב 
  שמאלו תחת לראשי (שם ב ו):

הצורות ואמר ולזכרון בין עיניך, שיונחו במקום הזכרון בין העינים שהוא ראשית המוח, והוא תחלת הזכרון ומעמד  
אחרי הפרדן מלפניו, והם מקיפים את כל הראש ברצועותיהם, והקשר שהוא על אחרית המוח המשמר הזכירה 
ולשון "בין עיניך", שיהיו באמצעות הראש לא מצד אחד, או ששם שרשי העינים ומשם יהיה הראות וכן ולא תשימו 

המצוה בין העינים למטה, אבל בגובה הראש  קרחה בין עיניכם למת, ולפרש זה חזר ואמר "ולטוטפות" לבאר שאין
  מונחים שם כטוטפות ואמר לשון רבים שהם בתים רבים כאשר קבלנו :

הנה מעת היות ע"ג בעולם מימי אנוש החלו הדעות להשתבש באמונה,  - ועתה אומר לך כלל בטעם מצות רבות  
, ומהם מכחישים בידיעתו הפרטית ואמרו מהם כופרים בעיקר ואומרים כי העולם קדמון, כחשו בה' ויאמרו לא הוא

איכה ידע אל ויש דעה בעליון (תהלים עג יא), ומהם שיודו בידיעה ומכחישים בהשגחה ויעשו אדם כדגי הים שלא 
ים בעדה או ביחיד ויעשה קעזב ה' את הארץ וכאשר ירצה האלישגיח האל בהם ואין עמהם עונש או שכר, יאמרו 

עולם וטבעו, יתברר לכל בטול הדעות האלה כלם, כי המופת הנפלא מורה שיש עמהם מופת בשנוי מנהגו של 

לעולם אלוה מחדשו, ויודע ומשגיח ויכול וכאשר יהיה המופת ההוא נגזר תחלה מפי נביא יתברר ממנו עוד אמתת 
  ים את האדם ויגלה סודו אל עבדיו הנביאים, ותתקיים עם זה התורה כלה:קבר האלהנבואה, כי יד

יאמר הכתוב במופתים למען תדע כי אני ה' בקרב הארץ (לעיל ח יח), להורות על ההשגחה, כי לא עזב אותה ולכן  
למקרים כדעתם ואמר (שם ט כט) למען תדע כי לה' הארץ, להורות על החידוש, כי הם שלו שבראם מאין ואמר 

ט בכל, אין מעכב בידו, כי בכל זה (שם ט יד) בעבור תדע כי אין כמוני בכל הארץ להורות על היכולת, שהוא שלי

  היו המצריים מכחישים או מסתפקים אם כן האותות והמופתים הגדולים עדים נאמנים באמונת הבורא ובתורה כלה:

ולכן יאמר הכתוב במופתים למען תדע כי אני ה' בקרב הארץ (לעיל ח יח), להורות על ההשגחה, כי לא עזב אותה 

כט) למען תדע כי לה' הארץ, להורות על החידוש, כי הם שלו שבראם מאין ואמר  למקרים כדעתם ואמר (שם ט
(שם ט יד) בעבור תדע כי אין כמוני בכל הארץ להורות על היכולת, שהוא שליט בכל, אין מעכב בידו, כי בכל זה 

  ובתורה כלה: היו המצריים מכחישים או מסתפקים אם כן האותות והמופתים הגדולים עדים נאמנים באמונת הבורא

ובעבור כי הקב"ה לא יעשה אות ומופת בכל דור לעיני כל רשע או כופר, יצוה אותנו שנעשה תמיד זכרון ואות  
לאשר ראו עינינו, ונעתיק הדבר אל בנינו, ובניהם לבניהם, ובניהם לדור אחרון והחמיר מאד בענין הזה כמו שחייב 

במדבר ט יג), והצריך שנכתוב כל מה שנראה אלינו באותות כרת באכילת חמץ (לעיל יב טו) ובעזיבת הפסח (
ובמופתים על ידינו ועל בין עינינו, ולכתוב אותו עוד על פתחי הבתים במזוזות, ושנזכיר זה בפינו בבקר ובערב, כמו 
שאמרו (ברכות כא) אמת ויציב דאורייתא, ממה שכתוב (דברים טז ג) למען תזכור את יום צאתך מארץ מצרים כל 

  מי חייך, ושנעשה סכה בכל שנה:י

והכל להיות לנו בכל הדורות עדות במופתים שלא ישתכחו,  - וכן כל כיוצא בהן מצות רבות זכר ליציאת מצרים  

ים כי הקונה מזוזה בזוז אחד וקבעה בפתחו ונתכוון בענינה כבר קפתחון פה לכופר להכחיש אמונת האלולא יהיה 
והשגחתו, וגם בנבואה, והאמין בכל פנות התורה, מלבד שהודה שחסד הבורא  הודה בחדוש העולם ובידיעת הבורא

  גדול מאד על עושי רצונו, שהוציאנו מאותו עבדות לחירות וכבוד גדול לזכות אבותיהם החפצים ביראת שמו:

ולפיכך אמרו (אבות פ"ב מ"א) הוי זהיר במצוה קלה כבחמורה שכולן חמודות וחביבות מאד, שבכל שעה אדם  
ינו ונודה אליו שהוא בראנו, והיא כוונת היצירה, שאין לנו טעם קיו, וכוונת כל המצות שנאמין באלקמודה בהן לאל

יו שבראו, וכוונת רוממות קמלבד שידע האדם ויודה לאל אחר ביצירה הראשונה, ואין אל עליון חפץ בתחתונים
ה לבני אדם מקום יתקבצו ויודו לאל שבראם הקול בתפלות וכוונת בתי הכנסיות וזכות תפלת הרבים, זהו שיהי

והמציאם ויפרסמו זה ויאמרו לפניו בריותיך אנחנו, וזו כוונתם במה שאמרו ז"ל (ירושלמי תענית פ"ב ה"א) ויקראו 
  ים בחזקה (יונה ג ח), מכאן אתה למד שתפלה צריכה קול, חציפא נצח לבישה (עי' ערוך ערך חצף):קאל אל

פורסמים אדם מודה בנסים הנסתרים שהם יסוד התורה כלה, שאין לאדם חלק בתורת משה ומן הנסים הגדולים המ 

רבינו עד שנאמין בכל דברינו ומקרינו שכלם נסים אין בהם טבע ומנהגו של עולם, בין ברבים בין ביחיד, אלא אם 
תי כבר (בראשית יז יעשה המצות יצליחנו שכרו, ואם יעבור עליהם יכריתנו ענשו, הכל בגזרת עליון כאשר הזכר

א, ולעיל ו ב) ויתפרסמו הנסים הנסתרים בענין הרבים כאשר יבא ביעודי התורה בענין הברכות והקללות, כמו 
שאמר הכתוב (דברים כט יג כד) ואמרו כל הגוים על מה עשה ה' ככה לארץ הזאת, ואמרו על אשר עזבו את ברית 

מאת ה' בעונשם ואמר בקיום וראו כל עמי הארץ כי שם ה' י אבותם, שיתפרסם הדבר לכל האומות שהוא קה' אל

  נקרא עליך ויראו ממך ועוד אפרש זה בעזרת השם (ויקרא כו יא):



                                                                  4 

 

  
� ��
	������� 
��   

�� �� ���! �(�� ��"!������� �' 
� �
 �*�� �� �� ����� �* �&��� �� ��� 
� ���� ����� 
� 
����� �� ���	� �1� �� �2 ���� ��� �� 
& ���	� ����- �*���) 
��� �' ��
��� ������ ���� �� ��� ���� + �' ���	 �� ����	 ������) �� ����	� �) �� ���& ��0�	 �����%��� � �� �� ��* 
&�� � ��� �& 
��	 �! ������� �(�3 �!� ��) 
&�

� � ���	� �� 
� �3 �!"!�� 	 ���� ���! �& �! �� 
��� ��� 
� �� 
�"!�� 	� �% �&�� ��� ���� � ��� 
! ��� ����- �* ���� ��� 
4 �* ���� �� ��� � �� ��� � ���	
� �� 
% ���� �!�� ���	� �� ���� �& �!����� ��� �� 
& �������+ ��� �� 
��	 �!� �* 
&�- 
��	 �!� �� �� ����� �� �4 �
 
'��� �& 
��	� �' 
* �� �$
������ �* 
�
- ������
�	� �� �� �!�� �( 
��� �� �5���! �4 �
 
'��� ���� ��� �& 

For so says Hashem to the eunuchs who will keep My Sabbaths and will choose what I desire and hold fast to My covenant. "I 

will give them in My house and in My walls a place and a name, better than sons and daughters; an everlasting name I will give 

him, which will not be discontinued. And the foreigners who join with Hashem to serve Him and to love the name of Hashem, 

to be His servants, everyone who observes the Sabbath from profaning it and who holds fast to My covenant. I will bring them 

to My holy mount, and I will cause them to rejoice in My house of prayer, their burnt offerings and their sacrifices shall be 

acceptable upon My altar, for My house shall be called a house of prayer for all peoples. 
  

���  ��	����   
øîà  äøæ äãåáò ãáåò åìéôà åúëìäë úáù øîùîä ìë ïðçåé éáø øîà àáà øá àééç éáø

ðà éøùà øîàðù åì ïéìçåî ùåðà [øåãë] ìåçî àìà åììçî éø÷ú ìà åììçî 'åâå úàæ äùòé ùå
 ïåùìå äîåà ïäá äèìù àì äðåùàø úáù ìàøùé åøîù éìîìà áø øîà äãåäé áø øîà åì

 øîàðùéäéå  íåùî ïðçåé éáø øîà ÷ìîò àáéå äéøúá áéúëå è÷ìì íòä ïî åàöé éòéáùä íåéá
î ïúëìäë úåúáù éúù ìàøùé ïéøîùî éìîìà éçåé ïá ïåòîù éáø øîà äë øîàðù íéìàâð ãé

'åâå éùã÷ øä ìà íéúåàéáäå äéøúá áéúëå éúåúáù úà åøîùé øùà íéñéøñì 'ä 

R. Chiyya b. Abba said in R. Yochanan's name: He who observes the Sabbath according to its laws, even if he practises idolatry 

like the generation of Enosh, is forgiven, for it is said, Blessed is Enosh that does this ... [that keeps the Sabbath mechallelo from 

profaning it]: read not mehallelo but machul lo [he is forgiven]. 

Rav Judah said in Rav's name: Had Israel kept the first Sabbath, no nation or tongue would have enjoyed dominion over them, 

for it is said, And it came to pass on the seventh day, that there went out some of the people for to gather; which is followed 

by, Then came Amalek. R. Yochanan said in the name of R. Shimon b. Yochai: If Israel were to keep two Sabbaths according to 

its laws, they would be redeemed immediately, for it is said, So says Hashem of the eunuch that keep my Sabbaths, which is 

followed by, even them will I bring to my holy mountain, etc. 

  
� �����������   

����. �� �*��� �� ���� �(� ���� ������. �� �� ��� ��� �����+ ��- �6 �* 
&�� ���� �) ���	 �* ���� ��7 ����� �� ���� �(� �'�	� ������ �� 
&��� �� 
��	�� �� 
��+
� ����/ �*�� �� 
��� ���	�� �� 
� ���. �� �� ��� �� 
�� ���	 ����� ���� ��
- �' 

You shall not eat leaven with it; for seven days you shall eat with it matzoth, the bread of affliction, for in haste you went out of 

the land of Egypt, so that you shall remember the day when you went out of the land of Egypt all the days of your life. 
  

���� ����� ��������   
רו שתקריבוהו לי לשמי ועל דרך האמת ירמוז להם עוד ויאמר את קרבני לחמי לאשי, של אשי, תשמרו ותזה

במועדו, ואמרת להם עוד, זה האשה אשר תקריבו לה', שיהיה הקרבן מתקרב אין במוספי השבת חטאת כשאר כל 

המוספין, מפני שכנסת ישראל בת זוגו והכל שלום, והמשכיל יבין וכן הזכיר (בפסוק טז) ובחדש הראשון בארבעה 
היר עליו עם שאר קרבנות חג המצות וקצר בו להזכיר שמו עשר יום לחדש פסח לה', שיעשו קרבן הפסח, להז

  בלבד, שכבר ביאר את דינו ככל חקותיו וככל משפטיו:

  

 ���	 ���������� ��
 ����  
כמו שבכללות העולם נתן הקב''ה את ב' הבחינות הללו של שבת. כך בפרטות העולם זה שייך לכל יחיד. והנה 

מתחדש להיות ודי מחדש בשבת לגמרי, ולא רק שעושה תשובה אלא בחינת זכרון למעשה בראשית היא מה שיה
כבריה חדשה. שזהו הטעם שהקב''ה עשה את סדר הבריאה כך שתתחדש בכל שבת ושבת ולא שיהיה קיום הבריאה 

רצוף בהמשך אחד, כדי ליתן כח ליהודי להתחדש בשבת. וכמו שיש בכל יום כח של התחדשות מכח שהקב''ה 
ום תמיד מעשה בראשית, ישנה ההתחדשות הכללית של שבת, שנהיית בו בראיה חדשה, ומכחה מחדש בטובו בכל י

לו עבד ע''ז כדור אנוש מוחלין יכול יהודי להתחדש לבריה חדשה. ובזה י''ל מאחז''ל כל המשמר שבת כהלכתה אפי
נהפך  ר הוא כי בשבתלו, דמקשים בזה מאי טעמא מוחלין לו על חטא ע''ז שהוא החטא החמור ביותר. אלא הביאו

יהודי לאדם חדש לגמרי, וכלשון הרמב''ם על בעל תשובה, משנה שמו כלומר כי אחר הוא ואינו זה שחטא. ולכן לא 



                                                                  5 

 

נזכר כאן כלל שהעובד ע''ז צריך לעשות תשובה, אלא בעצם הדבר ששומר שבת כהלכתה כבר מוחלין לו. כי 
חדש לגמרי. ועפ''ז י''ל מה שהקשה הרמב''ן מדוע אין בחינתה יותר גבוהה מתשובה שמכח השבת נהפך לאדם 

בשבת שעיר לחטאת כבכל המוספין. כי עצם השבת היא התחדשות הבריאה ועד שאחר הוא אינו זה שחטא, ע''כ אין 
  צורך להקריב בו שעיר לחטאת.

ששת ימי החול  שאם בכל, שהשבת מביאה גאולה לכל יחיד ויחיד בעולמו הפרטי וכמו כן ענין זכר לציאת מצרים
מרגיש עצמו רחוק מהשי''ת, אך בשבת שבה יהודי חוזר שהוא שרוי בגלות, דמשמעותה של גלות היא מה שיהודי 

ומתקרב להשי''ת ה''ז בחינת גאולה ויציאת מצרים. וזהו מה שנאמר בלוחות השניות שמור את יום השבת לקדשו 

ך משם ביד חזקה ובזרוע נטויה על כן צוה ה' לעשות את יום וגו' וזכרת כי עבד היית בארץ מצרים ויוציאך ה' אלקי
השבת, היינו שתדע ותזכור כי בכל שבת יש את בחינת יציאת מצרים, שהיו משוקעים במ''ט שערי טומאה ויוציאך 

כי עבד היית וגו'  וזכרתה' אלקיך משם ביד חזקה ובזרוע נטויה, וכך כל שבת מביא גאולה לעולם, וזהו מה דכתיב 
אלא גרידא וא ציווי על יהודי שמחויב לזכור ולדעת שבכל שבת  מתחדש ענין יציאת מצרים. ואין זה זיכרון שה

מעיצומה של עבודת השבת, שיהודי יתעלה מהמצב השפל והירוד שנמצא בו לחירות עולם. וכמאמר מוהרשד''י 

רים בכח קדושת השבת המביאה זי''ע אהא דשבת היא זכר ליציאת מצרים, שעל יהודי לזכור שעליו לצאת ממצ
  גאולה לעולם.

          

  

��
��
��
  
  
��
  

 

��
��
��
��
  


