
 

1 

 

�����  

��� �	
�  
�
���� �
���  

��� � ��� �

� �
��� ��  
(א) דעות הרבה יש לכל אחד ואחד מבני אדם וזו משונה מזו ורחוקה ממנו ביותר יש אדם שהוא בעל חמה כועס 
תמיד ויש אדם שדעתו מיושבת עליו ואינו כועס כלל ואם יכעס יכעס כעס מעט בכמה שנים ויש אדם שהוא גבה לב 

שהוא שפל רוח ביותר ויש שהוא בעל תאוה לא תשבע נפשו מהלוך בתאוה ויש שהוא בעל לב טהור ביותר ויש 
מאד ולא יתאוה אפילו לדברים מעטים שהגוף צריך להן ויש בעל נפש רחבה שלא תשבע נפשו מכל ממון העולם 

ולא ירדוף להשיג כל כענין שנאמר אוהב כסף לא ישבע כסף ויש מקצר נפשו שדיו אפילו דבר מעט שלא יספיק לו 
צרכו ויש שהוא מסגף עצמו ברעב וקובץ על ידו ואינו אוכל פרוטה משלו אלא בצער גדול ויש שהוא מאבד כל 
ממונו בידו לדעתו ועל דרכים אלו שאר כל הדעות כגון מהולל ואונן וכילי ושוע ואכזרי ורחמן ורך לבב ואמיץ לב 

 וכיוצא בהן:
Each and every man possesses many character traits. Each trait is very different and distant from the others. 

One type of man is wrathful; he is constantly angry. [In contrast,] there is the calm individual who is never moved to anger, or, 

if at all, he will be slightly angry, [perhaps once] during a period of several years. 

There is the prideful man and the one who is exceptionally humble. There is the man ruled by his appetites - he will never be 

satisfied from pursuing his desires, and [conversely,] the very pure of heart, who does not desire even the little that the body 

needs. 

There is the greedy man, who cannot be satisfied with all the money in the world, as [Ecclesiastes 5:9] states: "A lover of money 

never has his fill of money." [In contrast,] there is the man who puts a check on himself; he is satisfied with even a little, which 

is not enough for his needs, and he does not bother to pursue and attain what he lacks. 

There is [the miser,] who torments himself with hunger, gathering [his possessions] close to himself. Whenever he spends a 

penny of his own, he does so with great pain. [Conversely,] there is [the spendthrift,] who consciously wastes his entire fortune. 

All other traits follow the same pattern [of contrast]. For example: the overly elated and the depressed; the stingy and the 

freehanded; the cruel and the softhearted; the coward and the rash. and the like. 

  

(ב) ויש בין כל דעה ודעה הרחוקה ממנה בקצה האחר דעות בינוניות זו רחוקה מזו וכל הדעות יש מהן דעות שהן 
לאדם מתחלת ברייתו לפי טבע גופו ויש מהן דעות שטבעו של אדם זה מכוון ועתיד לקבל אותם במהרה יותר משאר 

ו שנפנה להן מעצמו לפי מחשבה שעלתה הדעות ויש מהן שאינן לאדם מתחלת ברייתו אלא למד אותם מאחרים א

 בלבו או ששמע שזו הדעה טובה לו ובה ראוי לילך והנהיג עצמו בה עד שנקבעה בלבו:
Between each trait and the [contrasting] trait at the other extreme, there are intermediate points, each distant from the other. 

With regard to all the traits: a man has some from the beginning of his conception, in accordance with his bodily nature. Some 

are appropriate to a person's nature and will [therefore] be acquired more easily than other traits. Some traits he does not 

have from birth. He may have learned them from others, or turned to them on his own. This may have come as a result of his 

own thoughts, or because he heard that this was a proper trait for him, which he ought to attain. [Therefore,] he accustomed 

himself to it until it became a part of himself. 

  

�� ��������������   
���� ������� �	 
��
� ��� �� �� �� ��� �� �� �� ���� ��� �� �� �� ���� �� ��� �� �� �� ���� �� ���� � ��

Please, O Lord, for I am Your servant; I am Your servant the son of Your maidservant; You have loosed my thongs: 

 

�	 ����� 

אם לפי שהיא עיקר היצירה בבן, כי גידול העובר ימי יצירתו בבטן האשה . ושם מתגדל מדם הוסת הנה זכר ה
ומתצייר בזמן הקצוב, וגם אחרי צאתו ניזון משדי אמו, לפיכך טבע האם נקשר בבן יותר מטבע האב, לפיכך אמר 

ן לטוב הן לרע, אף על פי במלכי ישראל ושם אמו, להודיע שמעשה הבן כמעשה האם ברוב, כי מעשה אדם לטוב ה
, לפיכך שהם בחירת האדם, ולפי הנהיגו את עצמו ולפי לימודו את יהיו מעשיו, יש בהם קצת גם כן מטבע בחירתו

אמר עבדך בן אמתך, אמר אני עבדך משני פנים, האחד שהרגלתי עצמי בעבודתך, ועוד כי היה בטבעי ג''כ כי אמי 

     היתה אמתך.



 

2 

 

  

�� ���� ���	�

 �
��� ��
 ���� �� ��
  
במחלות המידות שלנו, אנו חושבים שבדרך כלל ברוב המידות אנו עומדים בדרך האמצעית  –טועים אנו במצבנו 

והולכים בשביל הזהב, ורק במידות בודדות אנו חולים ולקויים. הסיבה לכך כי בעוד שמחלות הגוף שבהם חסד ה' 
ו בקב הבריאות, לעומת זאת בקלקול הנפש אין אדם חש ואין שהכאבים וההרגשה הרעה מאותתים לאדם שהוא אינ

ווכח לו סימנים מיוחדים שיעוררו אותו לדעת את מצבו. אשר על כן בתחילה עלינו להתבונן היטב במצבנו, ולה
ה ומזור לתיקון המידות. אפודע את המצב לאשורו, עלינו לחפס רבחומרת והיקף חוליינו הנפשי, ורק לאחר שנ

ת שאנו חולים בהרבה מידות, וכדי לתקנן צריך להקצין ולהתנהג בהן היפוך מנטייתנו הטבעית, כפי ועלינו לדע

  שכתב הרבמ''ם שתחילת הריפוי היא הליכה בקצה הנגדי של המידה.

  

דרך פשוטה שנעה בין שתי הקצוות, דרך קלה שאינה  טעות נוספת בהבנת הדרך האמצעית, אנו חושבים שהיא
, כדי לאזן את המידה ולהגיע לדרך האמצעית משתמשים קצת בקצה אחת של המידה וקצת דורשת עבודה ומאמץ

בקצה השני של המידה, אמנם באמת אינו כן, הדרך האמצעית היא ''מיזוג'' המידות ולא ''טעימה'' מכל מידה (''מידה 

  יש לה שיעור וגבול מסויים) –כשמה 

  

��� � ��� �

� �
��� ��  
ות זו מזו שבכל דעה ודעה אינן דרך טובה ואין ראוי לו לאדם ללכת בהן ולא ללמדן לעצמו (ג) שתי קצוות הרחוק

ואם מצא טבעו נוטה לאחת מהן או מוכן לאחת מהן או שכבר למד אחת מהן ונהג בה יחזיר עצמו למוטב וילך בדרך 
 הטובים והיא הדרך הישרה:

The two extremes of each trait, which are at a distance from one another, do not reflect a proper path. It is not fitting that a 

man should behave in accordance with these extremes or teach them to himself. 

If he finds that his nature leans towards one of the extremes or adapts itself easily to it, or, if he has learned one of the 

extremes and acts accordingly, he should bring himself back to what is proper and walk in the path of the good [men]. This is 

the straight path. 

 

(ד) הדרך הישרה היא מדה בינונית שבכל דעה ודעה מכל הדעות שיש לו לאדם והיא הדעה שהיא רחוקה משתי 
הקצוות ריחוק שוה ואינה קרובה לא לזו ולא לזו לפיכך צוו חכמים הראשונים שיהא אדם שם דעותיו תמיד ומשער 

חמה נוח לכעוס ולא כמת שאינו  אותם ומכוין אותם בדרך האמצעית כדי שיהא שלם בגופו כיצד לא יהא בעל
מרגיש אלא בינוני לא יכעוס אלא על דבר גדול שראוי לכעוס עליו כדי שלא יעשה כיוצא בו פעם אחרת וכן לא 

יתאוה אלא לדברים שהגוף צריך להן ואי אפשר להיות בזולתן כענין שנאמר צדיק אוכל לשובע נפשו וכן לא יהיה 
ו לחיי שעה כענין שנאמר טוב מעט לצדיק ולא יקפוץ ידו ביותר ולא יפזר עמל בעסקו אלא להשיג דבר שצריך ל

ממונו אלא נותן צדקה כפי מסת ידו ומלוה כראוי למי שצריך ולא יהא מהולל ושוחק ולא עצב ואונן אלא שמח כל 

בינוניות ימיו בנחת בסבר פנים יפות וכן שאר דעותיו ודרך זו היא דרך החכמים כל אדם שדעותיו דעות בינונית 
 ממוצעות נקרא חכם:

The straight path: This [involves discovering] the midpoint temperament of each and every trait that man possesses [within his 

personality.] This refers to the trait which is equidistant from either of the extremes, without being close to either of them. 

Therefore, the early Sages instructed a man to evaluate his traits, to calculate them and to direct them along the middle path, 

so that he will be sound {of body}. 

For example: he should not be wrathful, easily angered; nor be like the dead, without feeling, rather he should [adopt] an 

intermediate course; i.e., he should display anger only when the matter is serious enough to warrant it, in order to prevent the 

matter from recurring. Similarly, he should not desire anything other than that which the body needs and cannot exist without, 

as [Proverbs 13:25] states: "The righteous man eats to satisfy his soul." Also, he shall not labor in his business except to gain 

what he needs for immediate use, as [Psalms 37:16] states: "A little is good for the righteous man." 

He should not be overly stingy nor spread his money about, but he should give charity according to his capacity and lend to the 

needy as is fitting. He should not be overly elated and laugh [excessively], nor be sad and depressed in spirit. Rather, he should 

be quietly happy at all times, with a friendly countenance. The same applies with regard to his other traits. 

This path is the path of the wise. Every man whose traits are intermediate and equally balanced can be called a "wise man." 

  
 ���� 
����� �������  

מי ששורש שאיפתו בחסד ואף היראה והאמת שלו יראה ואמת שבחסד הן, יתכן ששאיפתו המופרזת להתחסד 

; ואם אין לו, גם ילוה ממון מאחרים ויפזרנו עוד, וסופו שהחסר יגרום הפסד תביאהו שיפזר ממונו יותר מיכולתו
  לאחרים.

  



 

3 

 

 � ��� 
�
�� ��
��� 	���  
àë øæòìà ø" ìåîçéå (æè íù) áéúë íéðîçøä ìò øæëà äùòð óåñì éøæëàä ìò ïîçø äùòðù ì

 øéò áåð úàå (áë íù) íéðäëä øéò áåðá áéúëå ø÷áäå ïàöä áèéî ìòå ââà ìò íòäå ìåàù
øç éôì äëä íéðäëäá   

� ����
������   
�� ���� �� �	�
� �
! ���� ��� �
��
� �� ���� ��� �
� �� ���� ���� �"���	 �#���#� �� �
� �
��
 �	 ���� ���� �� �	 ����� ���
�$ ���
 �	 ��

��
� �
 ���� �% �&� �
� �� �����
 �	 ���' �! ����
� ����
�� 
� ���(� �	 �) �� �
��(��* �� �����+� 

And a man who takes his sister, whether his father's daughter or his mother's daughter, and he sees her nakedness, and she 

sees his nakedness it is a disgraceful act, and they shall be cut off before the eyes of the members of their people; he 

uncovered his sister's nakedness; he shall bear his sin. 

�	 
����� ����  
עיל, בחששנותה עלולה למעט לגם היא, כפי שראינו  –אפילו גבורה דקדושה 'גבורה ממותקת'  –וכן מידת הגבורה 

את המעשים הטובים. אך מצד שני אפשר גם שיכשל בעל הגבורה שבטומאה. כי בהתרכזו בעצמו נופלת בעיניו 
חשיבות חבריו, ועלול הוא ליפול בידי כח הנטילה, לבטל בלבו את זולתו. ולהשתדל למשוך את הכל את עצמו, וכך 

ה זרה. זהו גורל הגבורה כשאינה ממוזגת עם החסד ואהבת הזולת אפשר שידרדר אל תהום הגאוה ונשנאה ועבוד
  ומודרכה על פיהם.

אבך מידת האמת מאחדת את החסד והגבורה כאחד, בשאפה למצוא את נקודת האמת כחוט השערה בכל בעיה 
נו תורת אמת. מי שעיקר שאפיתו אמת לא יכשל לעולמים, כי האמת לא תמשיכ –והחלטה. זהו גדר התורה הקדושה 

לעולם לשום צד של קלקול, כמו החסד והגבורה כשהן לעצמן, אלא אדרבא, היא עצמה תביאהו למיזוג הנכון 

  בחינת 'תפארת'. –והאמיתי של חסד והגבורה בהדר השלימות 

  

�	 ���� ���	  
ותיו המיזוג משני הקצוות יחד הוא שבח לאדם, דוגמא לדבר מיזוג מידותיו של השי''ת, כמו שמצאנו בשמות מיד

כפי  –חינם בלי חשבון, או ב''דין''  –ית', שהמכרזיות שבהן נקראות ''חסד ו''דין'', כי ההנהגה מתנהלת או ב''חסד'' 
 –ההנהגה היא במיזוג שתיהן היוצר את מידת הרחמים, שיש בה מצד החסד יע ע''פ מעשים. אמנם לפעמים רשמכ

כי לא נותנים בלי כל סיבה. והיינו אע''פ שבמידת הרחמים  –לתת לאדם יותר מכפי מעשיו, אך יש בה גם מצד הדין 
בדומה לאשראי הניתן רק למי  –מקבלים יותר מכפי ששורת הדין מחייבת, אבל הנתינה איננה בחינם, אלא בחשבון 

שיש סבירות שיוכל לפרוע, אף כאן זוכה האדם לנתינה נדיבה על סמך העתיד, מתוך ציפייה שיוכיח במעשיו 
תוב ''לך ספירת ''תפראת'' ככאת החסד ואת הדין, נקראת וא ראוי לקבל. מידת הרחמים המאחדת בתוכה הטובים שה

היופי  –ת'', כי המיזוג הנכון של שתי ההנהגות הנראות כסותרות מביא ל''תפארת'' ראה' הגדולה והגבורה והתפ

  והפאר של שלימות.

זוהי שלימות המידה לתפארת, וכאמור לפעמים הדרך כך גם על האדם למזג שתי מידות מנוגדות יחד במשותף, ו

היא לשלב את המידות השונות והמנוגדות זו מזו ולהשתמש בכל אחת בעת הראוי לה, וכדי להגיע למעלה האמצעית 
  נשגבה זו צריך לעמול להשליט את השכל על הקצוות בלי נגיעות.

  

 � ��

 �
���� �  ��
�� �����  � ���  
לם המורכב שהוא מורכב מן הפשוטים והאדם הוא ראש המורכבים, כנגד זה מצות חלה, העולם התחתון הוא עו

שהמצוה היא כשנעשה העיסה והוא הרכבה גמורה ואחר כך מפריש מן העיסה חלה והוא קודש, והאדם דומה לחלה 

אחר כך וכמו שאמרו במדרש (ב"ר פי"ד) וייצר ה' אלקים את האדם מן האדמה כאשה זו שמקשקשת עיסה במים ו
מפרשת ממנה חלה כך אדם הראשון וייצר ה' אלקים את האדם מן האדמה, והאדם הזה יש בו קדושה כי נבדל האדם 

  מן כל שאר המורכבים והיה דומה לחלה מן העיסה. 

  

�	 
����� ����  
ות בדרך כלל מוריש האדם את מדותיו העיקריות שהן חלק ממהותו ובהן הבן ממשיך את עבודת אביו. אבל באב

הקדושים לא כך היה הדבר. אילו היתה גם ביצחק מדת החסד המידה העקרית, כי אז היתה עבודתו חזרה בעלמא על 
, וכן מידת יעקה עבודת אביו, וכן ביעקב. על כן כוננה החכמה העליונה שתהא מידת יצחק שונה לגמרי משל אביו 

נה חדשה של עבודת ה', ומשלשתן יחד תתכונן ממדת יצחק, כדי שכל אחד מן האבות הקדושים יוריד לעולם בחי



 

4 

 

נולד בן שיצא  שלימות העבודה על שלושת עמודיה. ואמנם ראוי לתשומת לב שלכל אחד משני האבות הראשונים 
ה כולם - ת רעה: ישמעאל לאברהם ועשו ליצחק, ורק אצל יעקב היתה מיטתו שלימה, שנולדו לו י''ב שבטי ילתרבו

  ית ישראל.צדיקי עליון שמהם נבנה ב

  

���� �	�� ����� ���
  � ����� ����  
 éðôîå åéçàî àøééúî äéäå åéðáî ãçàì äðúî ïúéì ù÷áî äéäù ãçàì äîåã øáãä äîì ìùî à"ã
 éðà êì êìîä åì øîà åøòù úà øôéñå åîöò úà íñøéôå ãîò ïáä åúåà äùò äî åéáåø÷ éôîå åéáäåà

î àöé íìåòì íäøáà åðéáà àáùë êë äðúî ïúåðåè÷ éðáå ìàòîùé úìåñô åðîäø  øúåé íéòø úåéäì åøæç
 ïéðòë úìåñô åá àöîð àì á÷òé ìáà íåãà éôåìà ìëå åùò úìåñô åðîî àöé ÷çöé àáùë íéðåùàøä ïî

àá éðéñî 'ä øîàð êëì äøåúä úà ïúåð éðà êì íå÷îä åì øîà íéìäà áùåé íú ùéà á÷òéå 'ðù  
  

�	 
����� ����  
. כמו שהתבואה ם שענין לידת ישמעאל ועשו לאבות הקדושים הוא בסוד הבירוריםומצינו בספרים הקדושי

מתבררת ע''י הפרדת הפסולת ממנה, כך 'נתברר' אברהם ע''י לידת ישמעאל, ויצחק ע''י לידת עשו. הענין עמוק 
  ונשתדל לבררו קצת.

 –קנה אותן בעמלו ונסיונותיו החסד, שהיתה טבועה במהותו, ומידות משניות ש –הנה לאברהם היתה מדה עיקרית 

והאמת. וישמעאל שלא הוטל עליו, כיצחק התפקיד הנעלה של בהאת דרך חדשה של עבודת ה' לעולם, ירש הגבורה 

בדרך טבע את המידה העיקרית של אביו והיתה בו לתכונה טבעית. ונמצא שחלקו ותפקידו היו שיבוא מעצמו לידי 
ה אברהם אבל הוא לא עושה כן וכתוצאה מזה נתהפך חסדו לחסד שכלול החסד ע''י כח הגבורה, כמו שעש

היא מתוצאות התפשטות החסד בלי הגבלה מצד הגבורה כמבואר לעיל. וכן ישר עשו  אשרזנות,  –שבטומאה 

מיצחק את מידת הגבורה, אבל במקום לשכללה ולהשלימה ע''י מיזוג כוחות החסד והאמת, הניחה להתפתח בלי 
 ציחה כנ''ל. ועי''ז נתבררו מדות האבות ע''ה, כי ע''י החושך רואים  מתיקותבות רעה שך גאוה ורגבולות. ויצא לתר

האור, וע''י כשלונם של אלו הוכח לעין כל טוהר מדרגתם של האבות ע''ה שהשיגו בעבודתם העצומה, אבל יעקב 
  הפרדה כלל.אבינו שמדתו אמת לא היה שייך לבירורים, כי מידת האמת אינה ניתנת לקלקול ו

אולם אין ספק שבלי ההכנות הגדולות שעשו אברהם ויצחק לא היה יכול יעקב לבוא לידי שלימות מדרגתו ומצד 

נמצא שע''י שלשלתם יחד נבנה עם הוא שהשלים את עבודת האבות והביאה לידי שכלולה. שני יעקב אבינו ע''ה 
  סד יראה ואמת ישראל מקבלי התורה, שאר בה נמצא המיזוג השלם של מידות ח

  

	���  � ���� �� �	�� ��	��� ���  
  øîàðù íéðáì äøèò úåáàä úåáàì úøèò íéðáäå íéðáì äøèò úåáàä íéðá éðá íéð÷æ úøèò (æé íù)

 øîà ÷çöé áø øá ìàåîù éáø íéðá éðá íéð÷æ úøèò áéúëã úåáàì äøèò íéðáä íúåáà íéðá úøàôúå
ìù úåëæá àìà ùàä ïùáëî ìöéð àì íäøáà ã åì äéäù ãçàì ìùî á÷òéïé  åðéã àöéå ïåèìùä éðôì

 úàùð àéäå úá ãéìåäì ãéúò àåäù åìù äàéâåìåøèñàá ïåèìùä åúåà äôöå óøùéì ïåèìùä éðôìî
 åðéã àöé íäøáà êë êìîì úàùð àéäå ãéìåäì ãéúò àåäù åúá úåëæá ìöðäì àåä éàãë øîà êìîì

 ãéúò á÷òéù ä"á÷ä äôöå óøùéì ãåøîð éðôìî àåä éàãë øîà åðîî ãåîòìíäøáà  ìù åúåëæá ìöðäì
 íäøáà úà äãô á÷òé íäøáà úà äãô øùà á÷òé úéá ìà 'ä øîà äë ïëì (èë äéòùé) ã"ää á÷òé

:íäøáà ïá ÷çöé úåãìåú äìàå íéðá éðá íéð÷æ úøèò øçà øáã  
       

�� ��
 ���� �� ��
�

 �
��� ���� ���	  
תא דארעא כעין מלכותא דרקיעא'' הרי שיכולים וצריכים ללמוד על הנהגת מלכות אמרו חז''ל (ברכות נח.) ''מלכו

שמים ממלכות בשר ודם בפרט, ומחוקי הבריאה הגשמית לעבודת ה' הרוחנית בכלל. כל תהליך בעולם הזה הוא 

א: מורכב מגורמים רבים, ורק בשיתוף כל הסיבות שמשקל הנכון יהיה אפשר לפעול ולהשיג את הרצוי. לדוגמ
הכח המופעל  –כשאר זורקים חפץ מתוך כוונה שיגיע למקום מסויים, מימוש הרצון השה מותנה בנתונים רבים 

בזריקה, כח המשיכה, כיוון הרוח שהנושבת ומהירותה, ועוד גורמים. רק היודע לחשב את פעוללת מכלול מכלול 
  הסיבות יחד ולפעול בהתאם, יוכל להגיע לתוצאות הרצויות לו. 

עבודת ה' צריך לאחד את הכוחות השונים זה מזה, ואף את הכוחות הסותרים זה לזה, כי רק ע''י שימוש בכולם גם ב

  יחד במינון הנכון ובמקום הנכון מגיעים לשלימות הרצויה.

     



 

5 

 

  
  
  
  
  

  

  

  

  

  


