
                                                                                                                           1 

 

�����  

��� �	
�  
�� ���   
  ������ �� ��  

 ���� ��
 ���� ��������  
כאשר ברא אלקים את האדם עשהו לנותן ונוטל. כח הנתינה הוא כח עליון ממדות יוצר הכל ב''ה, שהוא מרחם 
ומיעיב ונותן, מבלי קבל דבר בתמורה (הן לא יחסר לו כלום ככתוב ''ואם צדקת מה תתן לו (איוב ל''ה:ז') רק שאנו 

אשר זה שורש עבודתנו לו) וככה עשה את האדם ככתוב ''בצלם אלקים עשה את האדם'', כי מביעים לו תודתנו, 

יוכל לרחם ולהטיב וליתן. אבל כח הנטילה, הוא אשר יתאוה האדם למשוך אליו את כל הבא בתחומו, כח זה הוא 
הוא הנקרא גזלן,  ולא ישלם מאומה, אשר יקראוהו בני אדם ''אהבת עצמו''. והוא שורש כל הרעות. יש אשר יקח

  ...דעת הבעלים יקח, או רמאי כשיגנוב דעת בני אדם, ויפתם לתת לו מדעתם יגזול, או גנב, אם בבלי אם בכח

   

� ����� ����� ������� 
����   
�� ����� �� 	
� �� �
 	���������� 	� ��� ���
 	���� �� 	
�
 ��������� 	� 	� ���� 	������ �� �������� ������������ �� 	��� �� 	
 � ����! 	� ����

"! 	� ����� ������ 	� ������ �
 �� �# �� ������ 	
�� �$ �� ���� 	% &� �$ ���������' �(�) ����* �
 	� 	���!�� �� 	+ ���� �,�� ���� ����� 	� �����
"-� �
 ���� �, ���� �.�� �� �/ ������ 	, 	� �� �/ ���� �� ���� �-����� 	� ����� 	���� 	# �% ������� 	� �����
 �- �� 	����� �' ��� 	� ��	� ���
"� �� �����0 �' ����� �
�1 ��� 	� ��	� ����� 	
�� �1���

And David blessed Hashem before the eyes of the entire assembly, and David said, "Blessed are You, the G-d of Israel our 

Father, from everlasting to everlasting. Yours,  Hashem, are the greatness, and the might, and the glory, and the victory, and 

the majesty, for all that is in the heavens and on the earth [is Yours]; Yours is the kingdom and [You are He] Who is exalted over 

everything as the Leader. And wealth and honour are from before You, and You rule over all, and in Your hand is strength and 

might, and it is in Your hand to magnify and to strengthen all 
��

������ ���� - � ��� �� �
	  
והטעם נתבאר מן המפרשים וזה לשונם: נקרא גדולה מפני כי כל הספירות והכחות כלם  חסדנקרא ה גדולה

  מתגדלים מזאת הספירה ואפילו המקטרגים

  
	� �� ���� ��  

äìåãâä 'ä êìäìåãâä 'ä êìäìåãâä 'ä êìäìåãâä 'ä êì  -  úéá äðáé àåä ìéòì áéúëå î"äá ïéðáì äæë ïåîî õåá÷ì êë ìë åì ïúðù ä"á÷äì çáù ïúð
 äéì êéîñå áéúëãë ùã÷îä úéá ïéðá ìò ìôåð äìåãâ ïåùì íâå äìåãâä ìë úà úéùò (êáìëå) êãáò øåáòá 'ä

ì ìéãâäì 'äì úåðáì úéáäå (áë à íéîéä éøáã)äìòî .äìåãâä 'ä êìäìåãâä 'ä êìäìåãâä 'ä êìäìåãâä 'ä êì  -  äæä ïåîîä ìë éúöá÷äù éô ìò óà
äì äøåáâ éì úúðù äøåáâäå úàæä äìåãâä ìë éì úúð äúà äìåãâ àø÷ðù ùã÷îä úéá ïéðáì éàðåù íò íçì

 íâ (çé à íéîéä éøáã) áéúë íçöðå åéáéåà ìë íò íçìðù øçà ìéòìãë úéáä úåðáì éðôì íììù æåáìå ìàøùé
 .øîåâå ãåã êìîä ùéã÷ä íúåà 

Yours, Hashem, are the greatness: He gave praise to the Holy One, blessed be He, that He gave him so much strength to amass 

such a fortune for the building of the Temple, as it is written (above 17:12): “He will build Me a House,” and near this [is 

written]: “Hashem, for the sake of Your servant and according to Your own heart, You have brought about all this greatness.” 

Now the expression of greatness can also refer to the building of the Temple, as it is written (above 22:5): “… and the House to 

build for Hashem, to magnify it on high.” Yours, Hashem, are the greatness: Although I have amassed all this fortune for the 

building of the Temple, which is called greatness, You have given me all this greatness. The might: for You gave me might to 

wage war with Israel’s enemies and to plunder their spoils before You, to build the House, as above. After he had waged war 

with all his enemies and defeated them, it is written (above 18:11): “Those also King David dedicated to Hashem, etc.” 

  

���� �� ���� ��  
כבר התבאר אצלי כי בשם גדול יקרא ה' על שהוא ראשית כל הסבות ואחרית כל המסובבים והוא  -  לך ה' הגדולה

המנהיג כל מסובבי הטבע מראש ועד סוף, ובשם גבור יקרא בעת ישדד סבות הטבע ויעשה מעשים נגד הטבע, 



                                                                                                                           2 

 

נש, עד שכלל ההנהגה היא צונו מסכים עם השכר והעוובשם נורא יקרא בעת ינהיג הנהגה השגחיית פרטיית כפי ר
י ואז יתפאר בעולמו, כמ"ש כן נהגת עמך לעשות לך שם תפארת, עפ"ז יאמר ששלש הנהגות האלה, קבענין אל

הנהגת הטבע, ושידוד הטבע לפרקים, והנהגת התפארת שיתנהג הכל כפי ההשגחה הפרטיית, הכל הוא לך, וכ"ז 
שהוא הנהגת העולם הרוחני, שהוא למעלה מן הזמן והמקום,  - מי, וגם לך הנצח וההוד בהנהגת העולם המוחש והגש

שכבר מבואר אצלנו (ישעיה סי' נ"ז ובכ"מ) ששם נצח מובדל משם עולם במה שמורה על זמן הנצחי של הרוחנים 
  ...שהוא למעלה מן הזמן הידוע לנו, וכן ההוד מובדל מן הדר שמורה על ענין הרוחני הפנימי

  
���  �������   
éàî ìà 'ä éøçà áéúëã÷à êìäì íãàì åì øùôà éëå åëìú íëé éë øîàð øáë àìäå äðéëù øç

ìà 'ä÷åä äî àåä êåøá ùåã÷ä ìù åéúåãî øçà êìäì àìà àåä äìëåà ùà êé ùéáìî à
ìà 'ä ùòéå áéúëã íéîåøò÷ íéîåøò ùáìä äúà óà íùéáìéå øåò úåðúë åúùàìå íãàì íé

øá ùåã÷äêå àåä  ùåã÷ä íéìåç ø÷á äúà óà àøîî éðåìàá 'ä åéìà àøéå áéúëã íéìåç ø÷éá
úëã íéìáà íçéð àåä êåøáìà êøáéå íäøáà úåî éøçà éäéå áé÷ äúà óà åðá ÷çöé úà íé

:íéúî øåá÷ äúà óà àéâá åúåà øá÷éå áéúëã íéúî øá÷ àåä êåøá ùåã÷ä íéìáà íçð 

R. Chama son of R. Chanina further said: What means the text: You shall walk after Hashem your G-d? Is it, then, possible for a 

human being to walk after the Shechinah; for has it not been said: For the Hashem your G-d is a devouring fire? But [the 

meaning is] to walk after the attributes of the Holy One, blessed be He. As He clothes the naked, for it is written: And the 

Hashem G-d made for Adam and for his wife coats of skin, and clothed them, so should you also clothe the naked. The Holy 

One, blessed be He, visited the sick, for it is written: And Hashem appeared unto him by the oaks of Mamre, so should you also 

visit the sick. The Holy One, blessed be He, comforted mourners, for it is written: And it came to pass after the death of 

Abraham, that G-d blessed Isaac his son, so do thou also comfort mourners. The Holy one, blessed be He, buried the dead, for it 

is written: And He buried him in the valley,so should you also bury the dead. 

  
���
� ��
 �� ����
� ����� ���� ���	  

אין לנו השגה בעצמותו יתב', כל השגותניו הן בהנהגותיו ובמידותיו של השי''ת, מה שמתגלה לנו בבריאה ובתורה, 
  והדרך ללכת אחרי הקב''ה היינו ללכת אחר הגילויים שהקב''ה מגלה בהנהגותיו.

ידיעותנו בידיעת אלוקותו, אלא מטרת הגילויים להעשיר את  כל הנהגה שהקב''ה מגלה לנו היא לימוד עבורנו. אין
לצורך עבודת ה' שלנו, כי ע''י גילוי הנהגותיו ומידותיו מתגלה לנו מהו רצונו כל הגילויים נוגעים הלכה למעשה 

לא ה' לנו הקב''ה מהנהגותיו הם במה שנוגע ושייך לנו ומה שאינו נוגע לנו לעבודת בבריאה. הגילויים אשר גילה 
לנו. וכך היה אומר מו''ר הגרא''א דסלר בשם רבותינו זצ''ל, כל מה שאדם רואה או שומע בבריאה, ועל מה גילה 

שמגיע לו באשיזשהי דרך, זהו לימוד עבור האדם בצורה חיובית או בצורה שלילית, בצורה חיובית חיינו שהאדם 

ילית היינו שמטרה היא נסיון עבור האדם שיתגבר ילמד את דרכי השי''ת מגלה מטרתן וידבק מידותיו, ובצורה של
ע''ז. א''כ המידות שהשי''ת מגלה מטרתן להורות וללמד אותנו להדבק במידותיו, והדביקות במידותיו של הקב''ה 

  שהו פירוש הפסוק ''אחרי ה' אלקיכם תלכו''. 

  

���  �������   
ùøã íéãñç úåìéîâ äôåñå íéãñç úåìéîâ äúìçú äøåú éàìîù 'ø  íéãñç úåìéîâ äúìéçú

ìà 'ä ùòéå áéúëã÷ øá÷éå áéúëã íéãñç úåìéîâ äôåñå íùéáìéå øåò úåðúë åúùàìå íãàì íé
àéâá åúåà 

R. Simlai expounded: Torah begins with an act of chessed and ends with an act of chessed. It begins with an act of chessed, for 

it is written: And the Hashem G-d made for Adam and for his wife coats of skin, and clothed them;  and it ends with an act of 

chessed, for it is written: ‘And He buried him in the valley’ 

�	 ���� ���	  
של הקב''ה, כדי שנדבק במידה  ר' שימלאי בא להדגיש שהתורה מגלה לנו מהי המידה המיוחדת מתוך מכלול מדותיו

זו ונהלך בדרכיו של הקב''ה. וכיון שגמילות חסדים היא תחילת התורה וסיומה א''כ הציר המרכזי היובר דרך כל 
התורה כולה בגילוי המיוחד של מידותיו של הקב''ה היא גמילות חסדים. נמצא א''כ שהגילוי המרכזי שמגלה לנו 

  זוהי מידה החסד. –תיו שנדבק בה התורה מהי המידה המיוחדת ממידו

  

� ������������   
"! �� 	�� 	� ��	��� ���3 �, 	��!�� �� 	-���� 	����� �4 �'�! 	� ����� �� �
 �� 	��� �� 

For I said, "Forever will it be built with kindness; as the heavens, with which You will establish Your faithfulness." 



                                                                                                                           3 

 

  

� ����������� 
����   
� � ��� 3�) �' �� ��	����"
 ��� ��� �� �� ���� �� 	����� 5�6� �	�!��������� 	� �
 �� ���� ������� �
 �� ��� 	���% �' ���� 	� ����

� � 5����
 �-5��* �
 	� 	���!�� �� 	+ ���� ���� ���
 �-5��� 	�	7 5' ��� 	� ��	��� ����� 	� �� ��	$���� �
�� �1 �, ��� 	�� � 5� �� �," 	� 

I entreated Hashem at that time, saying, Hashem G-d, You have begun to show Your servant Your greatness and Your strong 

hand, for who is [like] G-d in heaven or on earth who can do as Your deeds and Your might? 
��
	� �� ���� ��  

êìãâ úàêìãâ úàêìãâ úàêìãâ úà - :'ä çë àð ìãâé äúòå øîåà àåä ïëå êáåè úãî åæ 
Your greatness: This is the attribute of Your goodness. Similarly, it states: “And now, pray, let the strength of Hashem be great 

  

�	 ���� ���	  
מדוע דוקא מידת החסד נקראת ''גדלך'' הרי גם חכמת השי''ת ניכרת בביראה במידה רבה ''כולם בחכמה עשית'', 

ית כ''כ הרבה  חכמה של הבורא, ''אשר יצר את האדם בחכמה'', כמה חכמה עצומה ומופלאה בכל בריה ובריה מתגל
טמונה בתיפקוד גופו של אדם, ומדוע איפה נבחרה דוקא מידת החסד כתואר לגדולה של הקב''ה? יש לומר שמתוך 

יכול לראות זה באופן מכלול מידותיו של הקב''ה מידת החסד מתגלית בבריאה באופן מיוחד ובולט ביותר, כל אחד 
וללמוד את הלימודים הרבים של צריך להתייחס אל הבריאה כאל ספר לימוד של חסד, לראות חושי. ואכן האדם 

  חסד, עש שממש הבריאה זועקת ''עולם חסד יבנה'', בנינה משותת על אדני חסד.

  

���  ������
��   
øîà úåòéðö ïéãéîì åðééä äøåú äðúéð àì àìîìéà ïðçåé éáø  äðåéî úåéøòå äìîðî ìæâå ìåúçî

 ìåâðøúî õøà êøã 

R. Yochanan observed: If the Torah had not been given we could have learnt modesty from the cat, honesty from the ant, 

chastity from the dove, and good manners from the cockerel  

  
������ � ��	�������� �  
. נתן אז כח בפמליא שלו להשפיע את הצלם בנושא המוכן לו: אדם. מין ממיני נפש חיה אלקים נעשה ויאמר

ל ית' פתח - שיצרתי ששמו אדם כאמרו ויהי האדם לנפש חיה נעשהו בצלמנו. שהוא עצם שכלי ונצחי ובזה פתח הא
שידמה בם קצת לפמליא של בתורתו לקנות ידיעה בעצמים הנבדלים בידיעת נפשנו: כדמותנו. בענין המעשיות 

מעלה בצד מה שהם פועלים בידיעה ובהכרה. אמנם פעולתם היא בלתי בחיריית ובזה לא ידמה להם האדם. ובקצת 
ידמה האדם לאל ית' הפועל בבחירה. אמנם בחירת האל ית' היא לעולם לטוב ולא כן הבחירה האנושית. ועם זה הנה 

  ה האנושית. ולכן אמר כדמותנו כמו דמותנו לא כדמותנו האמיתי:האלהית על אופן נכבד מאד יותר מן הבחיר

  

���
� ��
 �	 ���� ���	  
בהתאם למהותו של האדם, אדם שאין לו שום שייכות למידת החסד,  וי'ת בתורה ובבריאה תלאמנם גילוי חסדי השי'

במתכונת הטביע באדם  גם לא יראה את חסדי ה'. כך ביראו המפרשים את הפסוק ''בצלמנו כדמותנו'', הקב''ה
דרכי  המידות שבהן מנהיג את הבריאה. והאדם המפותח מידות אלו משתמש בהן כלים שעל  ידם יכול לראות את

. הקב''ה חנן את האדם במידת החסד, כפי שחנן אותו באר מידותיו, כגון מישת השי''ת  ולהבינן ועי''כ ללכת בדרכיו

אה. אמנם כפי שאמר החכם, אם אדם לא יבין את נפשו איך ירי ה' בבשיוכל להכיר את חסדכדי  –היושר והמשפט 
יבין את נפשו איך יבין את אלוקיו, אם אדם אינו מכיר את המידות של עצמו איך יוכל להכיר את המידות וההנהגות 

      של השי''ת, רק מתוך ידיעת והכרת מידות נפשו מכיר את מידות הבורא שבהן מנהיג את הבריאה. 

  

בני אדם שכל שאיפתם להיות נוטלים, הם מסתכלים על כל הבריאה ממבט ה''אנוכי'' שלהם הוא מרכז כל  אותם
הבריאה, ומסביב לזה מסתובב הכל, ובהתאם להשקפה מעוותת זו הם חושבים שהכל מגיע להם כי הכל שלהם! 

ע להם כי הכל שלהם! וכשמקבלים מן הזולת אינם מרגישים שהוא עשה מעשה חסד, אלא הם לקחו את אשר מגי

וכשמקבלים ממן הזולת אינם מרגישים שהוא עשה עמם מעשה חסד, אלא הם לקחו את אשר מגיע להם (ועד כדי 
כך הם חיים בשטיתה מעוותת זו, שהם מתייחסים לאותם אנשים החיים בשביל הזולת כאל טיפשים וחסרי דעת, 

לא יכולים לגלות חסדי ד על שלו). אנשים כאלה שהרי לדידם האדם נברא בשביל לקבל וליטול לעצמו ולעמו
השי''ת בבריאה, הם מסתכלים על כל הבריאה כדבר המובן מאליו ומחויב מוכרח המציאות, שהרי אם ה' רצה 

האדם הרי הוא גם חייב לספק לו את כל צרכיו לפרטי פרטים. אך לעומתם אותם בני אדם שחייהם לברוא את 



                                                                                                                           4 

 

יפתם לנתינה, כשמקבלים הם יודעים להעריך כראוי את החסד  שבקבלה, ומימלא מושתתים בנתינה, כפי שרוב שא
  הם יכולים לראות ולהכיר על כל צעד ושעל את חסדי ה' בביראה.

   

  

  

��
  

  

  

  

  

  

  


