
                                                                                                                         1 

 

�����  

��� �	
�  
�� ���  
  ��������� �����    

  
  
���  �� ��� ����
���   
åðú  àèøô ïá øæòìà éáø äéì øîà ïåéãøú ïá àðéðç éáøå àèøô ïá øæòìà éáø åñôúðùë ïðáø

 øîà íéøáã äùîç ìò éúñôúðù éì éåà ãçà øáã ìò úñôúðù êéøùà ïåéãøú ïá àðéðç éáøì
ìò úñôúðù êéøùà àðéðç éáø äéì çà øáã ìò éúñôúðù éì éåà ìåöéð äúàå íéøáã äùîçã 

 áøãëå [ãáìá] äøåúá àìà éú÷ñò àì éðàå íéãñç úåìéîâáå äøåúá ú÷ñò úàù ìåöéð éðéàå
 íéáø íéîéå øîàðù äåìà åì ïéàù éîë äîåã ãáìá äøåúá ÷ñåòä ìë àðåä áø øîàã àðåä

 ['åâå] úîà éäìà àìì ìàøùéìéàî åòä ìëù úîà éäìà àìì ïéàù éîë äîåã ãáìá äøåúá ÷ñ
 åéúåòî íãà ïúé àì øîåà á÷òé ïá øæòéìà éáø àéðúäå ÷ñò àì íéãñç úåìéîâáå äåìà åì
 àåä äåðîéä ïåéãøú ïá àðéðç éáøë íëç ãéîìú åéìò äðåîî ïë íà àìà ä÷ãö ìù é÷ðøàì

úäå ãáò àì ãáòéî ïîéäî äåäãàéð  ìù úåòîá éì åôìçúð íéøåô ìù úåòî åì øîà ä÷ãö
 ãáò àì äéì éòáãë ãáò ãáòéî íééðòì íéú÷ìçå  

Our Rabbis taught: When R. Eleazar b. Perata and R. Hanina b. Teradion were arrested, R. Eleazar b. Perata said to R. Hanina b. 

Teradion: Happy are you that you have  been arrested on one charge; woe is me, for I am arrested on five charges. R. Hanina 

replied: Happy are you, who has been arrested on five charges, but will be rescued; woe is me who, though having been 

arrested on one charge, will not be rescued; for you have occupied yourself with [the study of] the Torah as well as with acts of 

kindness, whereas I occupied myself with Torah alone. This accords with the opinion of R. Huna. For R. Huna said: He who only 

occupies himself with the study of the Torah is as if he has no G-d, for it is said: Now for long seasons Israel was without the 

true G-d. What is meant by ‘without the true G-d’? — It means that he who only occupies himself with the study of the Torah is 

as if he had no G-d. But did he not occupy himself with acts of benevolence? Surely it has been taught: R. Eliezer b. Jacob says: 

One should not put his money into a charity-bag, unless it is supervised by a learned man such as R. Hanina b. Teradion! — He 

was indeed very trustworthy, but he did not practise kindness. But has it not been taught: He said to him [R. Yose b. Kisma]: I 

mistook Purim-money for ordinary charity money, so I distributed [of my own] to the poor! — He did indeed practise charity, 

but not as much as he might have done. 

  

  

���  ��� ����
���   
ì øîà àáä íìåòä ééçì éðà äî éáø åì øîà íéøåô ìù úåòî åì øîà êãéì àá äùòî íåìë å

 éäé êìøåâîå é÷ìç éäé ê÷ìçî ïë íà åì øîà íééðòì íéú÷ìçå ä÷ãö ìù úåòîá éì åôìçúð
 åøá÷ì éîåø éìåãâ ìë åëìäå àîñé÷ ïá éñåé éáø øèôðù ãò íéèòåî íéîé åéä àì åøîà éìøåâ

éãøú ïá àðéðç éáøì åäåàöî ïúøæçáå ìåãâ ãôñä åäåãéôñäå äøåúá ÷ñåòå áùåé äéäù ïå
 åäåôé÷äå äøåú øôñá åäåëøëå åäåàéáä å÷éçá åì çðåî äøåú øôñå íéáøá úåìä÷ ìéä÷îå
 åáì ìò íåçéðäå íéîá íåàøùå øîö ìù ïéâåôñ åàéáäå øåàä úà ïäá åúéöäå úåøåîæ éìéáçá

 àöú àìù éãëåúîùð éúôøùð éðà éìîìéà äì øîà êëá êàøà àáà åúá åì äøîà äøäî 
 øôñ ìù äðåáìò ù÷áîù éî éîò äøåú øôñå óøùð éðàù åéùëò éì äù÷ øáãä äéä éãáì
 úåéúåàå ïéôøùð ïåéìâ ïäì øîà äàåø äúà äî éáø åéãéîìú åì åøîà éðåáìò ù÷áé àåä äøåú

îà ùàä [êá] ñðëúå êéô çúô äúà óà úåçøåôø  àåä ìáçé ìàå äðúðù éî äðìèéù áèåî ïäì
éðåèöì÷ åì øîà åîöòá äúà êáì ìòî øîö ìù ïéâåôñ ìèåðå úáäìùá äáøî éðà íà éáø éø

 ìù ïéâåôñ ìèðå úáäìùá äáøä ãéî åì òáùð éì òáùä ïä åì øîà àáä íìåòä ééçì éðàéáî
 éáø äøîàå ìå÷ úá äàöé øåàä êåúì ìôðå õô÷ àåä óà äøäîá åúîùð äàöé åáì ìòî øîö

ééçì ïä ïéðîåæî éøéðåèöì÷å ïåéãøú ïá àðéðç  äòùá åîìåò äðå÷ ùé øîàå éáø äëá àáä íìåòä
íéðù äîëá åîìåò äðå÷ ùéå úçà  



                                                                                                                         2 

 

Our Rabbis taught: When R. Yose b. Kisma was ill, R. Hanina b. Teradion went to visit him. He said to him: ‘Brother Chanina, do 

you not know that it is Heaven that has ordained this [Roman] nation to reign? For though she laid waste His House, burnt His 

Temple, slew His pious ones and caused His best ones to perish, still is she firmly established! Yet, I have heard about you that 

you sit and occupiest yourself with the Torah, you publicly gather assemblies, and keeps a scroll [of the Law] in your bosom!’ He 

replied, ‘Heaven will show mercy.’ — ‘I,’ he remonstrated, ‘am telling you plain facts, and you say "Heaven will show mercy"! It 

will surprise me if they do not burn both you and the scroll of the Law with fire.’ ‘Rabbi,’ said the other, ‘How do I stand with 

regard to the world to come?’ — ‘Is there any particular act that you have done?’ he enquired. He replied: ‘I once mistook 

Purim-money for ordinary charity-money, and I distributed [of my own] to the poor.’ ‘Well then,’ said he, ‘would that your 

portion were my portion and your lot my lot.’ It was said that within but few days R. Yose b. Kisma died and all the great men of 

Rome went to his burial and made great lamentation for him. On their return, they found R. Chanina b. Teradion sitting and 

occupying himself with the Torah, publicly gathering assemblies, and keeping a scroll of the Law in his bosom. Straightaway 

they took hold of him, wrapped him in the Scroll of the Law, placed bundles of branches round him and set them on fire. They 

then brought tufts of wool, which they had soaked in water, and placed them over his heart, so that he should not expire 

quickly. His daughter exclaimed, ‘Father, that I should see you in this state!’ He replied, ‘If it were I alone being burnt it would 

have been a thing hard to bear; but now that l am burning together with the Scroll of the Law, He who will have regard for the 

plight of the Torah will also have regard for my plight.’ His disciples called out, ‘Rabbi, what do you see?’ He answered them, 

‘The parchments are being burnt but the letters are soaring on high.’ ‘Open then your mouth’ [said they] ‘so that the fire enter 

into you.’ He replied, ‘Let Him who gave me [my soul] take it away, but no one should injure oneself.’ The Executioner then said 

to him, ‘Rabbi, if I raise the flame and take away the tufts of wool from over thy heart, will you cause me to enter into life in the 

world to come?’ ‘Yes,’ he replied. ‘Then swear unto me’ [he urged]. He swore unto him. He thereupon raised the flame and 

removed the tufts of wool from over his heart, and his soul departed speedily. The Executioner then jumped and threw himself 

into the fire. And a bas kol exclaimed: R. Chanina b. Teradion and the Executioner have been assigned to the world to come. 

When Rebbi heard it he wept and said: One may acquire eternal life in a single hour, another after many years. 

  
��	� � ����������   

kÇæ Àì àeä Àêeø Èa LÉåã Èw Çä ä Èö Èø ,ø Åî Éåà àÈé ÀL Ç÷Âò ï Æa àÈé ÀðÇðÂç é Äa Çøz í Æä Èì ä Èa Àø Ää Àê Èëé Äô Àì ,ì Åà Èø ÀNÄé ú Æà úÉå ä Èø Éå
 (áî äéòùé) ø ÇîÁàÆp ÆL ,ú Éå Àö Äîe'ä øé Äc ÀàÇé Àå ä Èø Éåz ìé Äc ÀâÇé Éå÷ Àã Äö ï Çò Çî Àì õ Åô Èç: 

Rabbi Chananya Ben Akashya: The Holy One Blessed is He, wished to confer merit upon Israel, therefore He gave them Torah 

and mitzvos in abundance as it is said. ‘Hashem desired for the sake of its [Israel’s] righteousness, that Torah be made great 

and glorious.  

  

��� ����	�� 	���� ���	   
קיים אדם מצוה מעקרי האמונה בתורה כי כשי - רבי חנניא בן עקשיא אומר רצה הקב"ה לזכות את ישראל כו' 

מתרי"ג מצות כראוי וכהוגן ולא ישתף עמה כוונה מכוונת העולם בשום פנים אלא שיעשה אותה לשמה מאהבה כמו 
שביארתי לך הנה זכה בה לחיי העולם הבא, ועל זה אמר רבי חנניא כי המצות בהיותם הרבה אי אפשר שלא יעשה 

ה המצוה תחיה נפשו באותו מעשה, וממה שיורה על אדם בחייו אחת מהם על מתכונתה ושלמותה ובעשותו אות
העיקר הזה מה ששאל ר' חנניא בן תרדיון מה אני לחיי עוה"ב, והשיבו המשיב כלום בא מעשה לידך, כלומר נזדמן 

לך לעשות מצוה כהוגן השיבו כי נזדמנה לו מצות צדקה על דרך שלמות ככל מה שאפשר וזכה לחיי העוה"ב, 
 מב) ה' חפץ למען צדקו, לצדק את ישראל, למען כי יגדיל תורה ויאדיר: ופירוש הפסוק (ישעיה

 

� ���	������   
�� �� ���� �	�
� �
 �������� �� ���� �
 ���������������
� ���������� �� ���� ���� �� ���� ������ �� �� �������� � �� ��!
� �" �# �� 

And the people believed, and they heard that Hashem had remembered the children of Israel, and they kneeled and prostrated 

themselves. 
 

� ���	����   
��� ���� %��
� �
�%��� �	�� �� %� � �
� �
 ������ %����� ���
�� �
 ������ %��� �� ���� �
�%����� ��
�� ������� �&� �� ���� ����!��

Moses answered and said, "Behold they will not believe me, and they will not heed my voice, but they will say, 'Hashem has not 

appeared to you.' " 

 

� ���	��������   
� � �� ��� � ����� � �� %� �' ��� ��� ��� � ��� � �� �� ����� � ���������� � ��� � �� ��� 
� ��� ����� ��� �� �( �
 � ���������� � 
�� �
 �����

! %�) �* ���� ��
 �*
 

And Israel saw the great hand, which Hashem had used upon the Egyptians, and the people feared Hashem, and they believed 

in Hashem and in Moses, His servant. 

 



                                                                                                                         3 

 

����� ��
 ���� �� ����
� ����� ���� ���	  
די שעי''ז האדם ילך בדרכי ה' ובמידותיו הקב''ה הטביע באדם את אותן המידות שבהן הוא מנהיג את הבריאה, כ

ומתוך כך הוא יבוא להכרת הבורא ית'. אין אדם יכול לבוא להכרה בהקב''ה אם אין לו שייכות למידות אלל. בעל 

שהוא מבין מהו ''חסד''. אדם שאיננו יכול לראות את חסדי חסד יכול לראות ולהכיר את חסדי השי''ת , רק כיון 
אדם שהוא בעל חסד נדמה לו שהוא תמים ולא יוצלח שדואג לאחרים במקום לדאוג לעצמו,  השי''ת, כשהוא רואה

מימלא גן אין לו עינים לראות את חסדי השי''ת, מה שהקב''ה ניתן לו הוא לוקח כדבר המובן מאליו הכל, נדמה לו 
יד בא בטרוניה מדוע זה חיים, פרנסה, בריאות, ואם חסר לו משהו מ –לו את הכל. מגיע לו שהקב''ה חייב לתת 

מגיע לי? כיון שאיננו בעל חסד איננו יכול לראות איך שהוא טובל בים של חסד, וגם איננו מבין את החסדים 

, הוא משכיל לראות את חסדי השי''ת האין שאחרים עושים עמו. רק זה שמתעסק בחסד וכל שאפיתו לעשות חסד
  סופיים, וזוכה ללכת בדרכיו ולהדבק במידותיו. 

  נמצא איפה כל השתדלות במידת 

! ע''י שיודע להעריך בתורה נכונה את החסדים הגדולים האין החסד זהו ביסוס האמונה, חיזוק ההרכה בהקב''ה

סופיים שהקב''ה עושה עמו, הוא מרגיש ביתר שאת את קירבת הקב''ה אליו. א''כ כל מעשה חסד הוא צעד ושלב 

  נוסף באמונה.

  

� �����������  
����� �
�%� +�� �& �) �, �"�� �����!�
� �,+"��� �&� ���� �	�� �( � �� �� ������ �*
�����

How precious is Your kindness, O G�d, and the sons of man will take refuge in the shadow of Your wings. 

  

���  � ���
 ������
  ����� ������ ����
  �  ��  
ים ובני אדם בצל קנאמר (תהלים ל"ו) מה יקר חסדך אלכי על ידי גמילות חסדים הוא תחת כנפי השם ית' ש ועוד

כנפיך יחסיון, ובמדרש (ילק"ש רות) גדול גומלי חסדים שאינם חסים תחת כנפי הארץ ולא תחת כנפי החיות ולא 

רק כאשר הוא  קה כמי שאין לו אלוך אמר שהוא דומתחת כנפי הכרובים אלא תחת כנפי השכינה כדלעיל. ולפיכ
עליו כאשר מסתופף תחת כנפי השכינה  קצלו של הקב"ה ואז השם יתברך לאלובעל גמילות חסד אז הוא מתסופף ב

  כמו שמבואר למעלה. וגם שכאשר הוא בעל גמילות חסדים נחשב שהולך אחר השם יתב' כמו שהתבאר:

ם בעולם הזה והקרן קיימת לעולם הבא ואלו הן כבוד אב ואם ובמס' פאה (פ"א) אלו דברים שהאדם אוכל פירותיה
וגמילות חסדים והבאת שלום בין אדם לחבירו ותלמוד תורה כנגד כולם, ובגמ' (קידושין מ', א') רמי ליה רבא לרב 

נחמן תנן אלו דברים שהאדם עושה אותן אוכל פירותיהם בעולם הזה והקרן קיימת לעולם הבא ואלו הן כבוד אב 
וגמילות חסדים והבאת שלום בין אדם לחבירו ותלמוד תורה כנגד כולם בכבוד אב ואם כתיב למען יאריכון  ואם

ימיך ולמען ייטב לך בגמילות חסדים כתיב רודף צדקה וחסד ימצא חיים צדקה וכבוד בהבאת שלום כתיב בקש 
וכתיב התם רודף צדקה וחסד שלום ורדפהו ואמר רבי אבהו אתיא רדיפה רדיפה כתיב הכא בקש שלום ורדפהו 

בתלמוד תורה כתיב כי הוא חייך ואורך ימיך א"ה בשלוח הקן נמי כתיב למען ייטב לך והארכת ימים תנא ושייר 
תנא תני אלו דברים ואת אמרת תנא ושייר אמר רבי אידי אסברא לי אמרו צדיק כי טוב וכי יש צדיק טוב ויש צדיק 

  זהו צדיק טוב טוב לשמים ורע לבריות זהו צדיק שאינו טוב, שאינו טוב אלא טוב לשמים ולבריות 

ויש להקשות למה זכר דוקא אלו שלשה. דע כי שלשה דברים שזכר התנא הם שלשה דברים אשר כוללים כל הטוב 
כי מדת הטוב הוא על ג' פנים, האחד כאשר הוא מחויב בדבר לעשות הטוב, החלק השני הוא טוב אשר עושה על צד 

ים משורת הדין לגמרי ודבר זה הוא חלק השני, החלק הג' הוא טוב אשר ממוצע בין אלו שני דברים, החסד ולפנ
אשר אינם חיוב גמור כמו חלק הראשון ואינו חסד גמור כמו חלק השני אבל הוא כמו ממוצע שהטוב הוא ראוי אבל 

  אינו מחויב רק אם לא עשה הטוב ההוא היה כאן פחיתות בעולם.

לו שלשה חלקים אמר כבוד אב ואם שהטוב אשר הוא עושה לאב ואם וכיוצא בזה הוא חיוב גמור ולפיכך כנגד א
מאד והוא במדת הדין, והפך זה גמילות חסד כי גמילות חסד הוא אף לעשירים ודבר זה אינו חיוב עליו כלל שהרי 

ל מקום הוא קצת חיוב נקרא חסד והוא חסד גמור, והשלישי הבאת שלום שהטוב הזה אינו מחוייב שיעשה, ומכ
לגודל רעות המחלוקת כאשר המחלוקת הוא בעולם שהוא מהרס המצב והבנין לגמרי לפיכך מוטל עליו לרדוף 
שלום, ודבר זה יותר מחויב מן גמילות חסדים ואינו חיוב כמו כבוד אב ואם. אלו הם שלשה דברים ותחת שלשה 

או שהוא ממוצע בין אלו שניהם, תחת אלו הם שאר חלקי  מיני חסד אלו או שהוא חיוב גמור או שהוא חסד גמור
גמילות חסד. ולפיכך אל תתמה אם ברייתא של אלו דברים שאוכל פירותיהם בעולם הזה תנא יותר מן אלו שלשה 

  כי שם שנה כל החלוקים, ויתבאר כל זה גם כן בנתיב השלום:

  

�	 ���� ���	  
קטין את ה''אנוכי'' שלו, ולהיפך כח הנטילה מגדיל את ה''אנוכי'', אדם שדרכו להשפיע לאחר הוא מ   ביאור הדברים

הכל מגיע לו וסביבו מתרכז כל הקיום, ע''י כך גם גדלות ומתפתחות אצלו כל המידות הרעות. המקור לכח הנטילה 



                                                                                                                         4 

 

סדים מושרש בחומריות האדם, כדלון המהר''ל ''כי החומר אינו משפיע רק הוא מקבל תמיד'', אולם בעל גמילות ח
  ''יש בו הטוב הגמור שהוא מטיב לאחרים, ואדם כמו זה יש לו זכות ודקות החומרי ואינו אדם חומרי גמור''.

  

דהיינו הארץ נותנת כנפיים להתרומם. כאשר מתבוננים   עפ''י האמור יש לבאר כוונת חז''ל ''יש כנפיים לארץ''

ים להכיר את חסדי הבורא, וכן ''כנפים לשחר'' הטבע הנפלא של הבריאה ''כלם בחכמה עשית'', עי''ז מתרוממ
''כנפים לשמש'', כאשר מתבוננים בהתחדשות הבריאה בשחר ''גולל אור מפני חשך וחשך מפני אור'' וכן 

  מהתבוננות בכל מערכת צבא השמים, האדם זוכה להתרומם מחמוריותו ולהתקרב אל הקב''ה.

  

היא מידת החסד! לא רק זוכה להתעוררות מסוימת אלא עושה ת 'אמנם הכלי הגדול להתרוממות ולקרבה אל השי'

את עצמו ל''חפצא'' של התרוממות. ע''י החסד מזדכך בצורה נפלאה מו החומריות והאנוכיות המפרידות בין אדם 
 –שזוכה לחסות תחת כנפי השכינה  דתעלות ולהתרוממות במדרגה עצומה עלקונו, וע''י ביטול החומריות זוכה לה

בעל חסד זוכה לראות ולהכיר את ''מה יקר חסדך אלקים'' ע''י שמתעלה ומתרומם מהתבוננות  .פיך יחסיון''''בצל כנ

  . בחסד השי''ת מימלא עי''ז זוכה למדרגה של ''בצל כנפיך יחסיון''

  

� ���������   
� � �- �������� � �� �
�� �
 �� ��� �& �# �� .	 �� �
� � �� ��
� �& ��/� �0����%� +�������� � �� �� ����� ���" �#� � %�, �" ����� � �� ����
!�� ���� �	��

May Hashem reward your deeds, and may your reward be full from Hashem G-d of Israel, under Whose wings you have come 

to take shelter." 
   

  

�	 ���� ���	  
ה בלבד ללא חסד לא תוכל לרומם את ד היא הגנה טבעית מפני רצונות אונכיים, אבל תורא''כ כי מידת החסנמצא 

האדם לגמרי, כי חסד הוא כלי להתקרבות, והתורה היא תוכן לדביקות, ואפילו גברא רבה כרבי חנניה בן תרדיון 
העיד על עצמו שמחמת חסרון כלשהו בשלימות החסד היתה חסרה איזו בחינה דקה של התקרבות אל ה' עד שהעיד 

  שהרי זה ''ללא אלקי אמת''.    

  

כפי שמבואר בגמ' במעשה דרחב''ת הדברים מגיעית עד לדקי דקות, רחב''ת היה דמות ודוגמא לגבאי נאמן של 

צדקה, עסק במעשה חסד זך וטהור, אבל כיון ש''כדבעי ליה לא עבד'' חסר לו בשלימות הכרת החסד שידע שע''י כך 
וק'' בלי הכרת ה'! בודאי שהדברים אמורים ינצל מהגזירה, ואמר על עצמו הגדרה חריפה ''דומה כמי שאין לו אל

באופן יחסי בהתאם למדרגתו היה מכיר את חסדי השי''ת בממדים יותר גדולים, נמצא שלעומת מה שהיה בכוחו 
''ללא אלקי אמת'' חסר לו בהכרה להכיר, זהו גם בכלל ההגדרה ''דומה למי שאין לו אלוק'', וכפי שדרשו מהפסוק 

למה שהיה יכול להגיע. אמנם האמת של הקב''ה אין לה סוף אבל עכ''פ כאשר חסר  האמיתית בהקב''ה בהתאם

חז''ל הגדירו אותו ''ללא אלקי אמת'', חסר לו  –כל אחת בהתאם למדרגתו  –בהכרת האמת שהיה יכול להגיע לאדם 
  באמונה.

ימלא חסר לבו בקרבה אל חסר לו בדביקות בהקב''ה, ומאם מחסר בעשיית חסד אינו זה חסרון במעשה חסד גרידא, 
הקב''ה, אין הוא זוכה להגנה והשגחה המיוחדת של הקב''ה להציל אותו מהגזירה, ואף שעומדת לו הזכות העצומה 
של תורה, אבל כיון שבכוחו היה להגיע לקירבה גדולה יוצר בהכרת הבורא הרי זה נחשב שחסר בו את קירבת 

  הבורא אליו.

להכיר את הקב''ה וכפי שאמרו בגמ' סוטה יד. ''תורה תחלתה גמ''ח וסופה גמ''ח''  זאת ועוד, כיון של תכלית התורה

הרי שהתורה מגלה לנו מהו רצונו של השי''ת, וכדי להבין את רצונו של השי''ת ע''י התורה צריך לכך את הכלים 
ש בה בגילוי שהם התעסקות בחסד, ורחב'''ת בהתאם למדרגתו הגבוהה נתבע על כך שעסק בתורה אבל לא השתמ

כדי להוציא על ידה את רצונו של הקב''ה, היה באפשרותו לעשות חסד באופן יותר  - רצון השי''ת ע''י התורה  
  גם זכות מסירות נפשו על התורה לא עמדה לו.מושלם, ממילא 

  

  

    


