
                                                                                                                                                       1 

 

�����  

��� �	
�  
  

�� �
	� ���  
  

 ��	��������   

���� ���� ��	 
��� �
�� ������ 
� �� ������� ���� ��� 
���� ��� �� ���� �� ��
����
But the way of the righteous is like the light of dawn; it shines ever brighter until the day is perfect. 

  

 ����������
 ��
 ����� ���	  
מרן אדמו''ר בב''א זי''ע, אור''ח נוטריקון אור ח', מרומז מאמר צדיקים כאור נוגה נולך ואור עד נכון היום. אורח ו

חז''ל כי אורו את כל ימות השנה. ר שמונת ימי חנוכה שנוא כאור נוגה הולך ואור עד נכון היום, שעשוי להאיר בלאו
תקנו את נר חנוכה שיאיר ליהודי בכל העיתים ובזמני חשכות, ולשם כך לא די בהארה לשעתה שיאיר רק את ימי 

, דכתיב נוכהנשיאים שקראים בזאת חסיום פרשת המרומז בכתוב וכן כל השנה.  החנוכה, אלא צריך להאיר את
 המשך אותו. זאת חנוכת המזבח אחרי )שם פ''ח(זאת חנוכת המזבח ביום המשך אותו, ואח''כ נאמר  )פ''ד:במדבר ז'(

, היינו המשך אותו זאת חנוכת המזבח אחרי, ולהארת ימי החנוכה עצמםרומז  זאת חנוכת המזבח ביום המשך אותו

  האור שנמשך לאחר חנוכה שהוא כאור נוגה הולך ואור, שבמשך כל השנה יהודי מתחזק מכח האורות של חנוכה.

 

 כתות שאינם מקבלים פני השכינה  ד' •

 

��� ���� ���  

à íéø÷ù úëå íéôéðç úëå íéöéì úë äðéëù éðô úåìá÷î ïéà úåúéë òáøà àáà øá äéîøé ø"
 åéðôì àì éë áéúëã íéôéðç úë íéööåì úà åãé êùî áéúëã íéöéì úë òøä ïåùì éøôñî úëå

 úë éðéò ãâðì ïåëé àì íéø÷ù øáåã áéúëã íéø÷ù úë àáé óðçë áéúëã òøä ïåùì éøôñîé 
:òø êøåâîá øåâé àì 'ä äúà ÷éãö òø êøåâé àì äúà òùø õôç ìà àì  

R Yirmiya bar Abba said: Four classes will not receive the presence of the Shechinah: the class of scoffers, the class of flatterers, 

the class of liars, and, the class of slanderers. The class of scoffers, as it is written: He stretched out His hand against scorners. 

The class of flatterers, as it is written: For a flatterer shall not come before Him. The class of liars, as it is written: He that speaks 

falsehood shall not be established before My eyes. The class of slanderers, as it is written: For You are not a G-d that has 

pleasure in wickedness; evil shall not sojourn with You — i.e., You art righteous, O L-rd, evil may not sojourn in Your habitation 

  
  כת שקרנים •
  

���� ��
 ���� �� ����
� ����� ���� ���	  
שיש  בכת הזה כמה סוגים יש שהשקר משמש להם כאמצעי לצורך מטרתם להשיג איזה רווח ממון או תועלת 

מאהבת השקר גרידא, היינו שיש בהם משיכה וחיבה להשתעשע בחיי הדמיון אחרת, ויש ששייכותם לכת זו נובעת 
מציאותי, וכפי שהארכנו לבאר. הדבר מתבטא בכמה דרכים, הן בחוסר שמיעת דבר אמ והן  והכזב ולהנות מהבלתי

  בחוסר דויק בראיית האמת, וסופו שאדרבא גם מעיז פניו להעיד עדות שקר בחבירו.

  

 כת ליצנים  •

  

 ���	� ��
	�  �

 ��� �	��	 �
	  
בעליהם, אך מרחיק הדברים שאין  מי שלועג תמיד לדברים ולפעולות ואין דעתו להבזות - החלק השלישי 

להרחיקם, ומרחיק תועלת הפעולות שיש תקוה לתועלותן, ועל זה נאמר (משלי יג, יג): "בז לדבר יחבל לו". ואמרו 



                                                                                                                                                       2 

 

(אבות פרק ד משנה ג): "אל תהי בז לכל אדם ואל תהי מפליג לכל דבר, שאין לך אדם שאין לו שעה ואין לך דבר 
יאהו למדתו הרעה, היותו חכם בעיניו, ופעמים שהביאה מדה הזאת את האדם לידי שאין לו מקום". והלץ הזה הב

  מינות להלעיג על מצוות, כענין שנאמר (תהלים קיט, נא):

"זדים הליצוני עד מאד מתורתך לא נטיתי". והחלק השלישי הזה היא הכת שאינה מקבלת תוכחה, שנאמר (משלי ט, 

  ם פסוק ז): "יוסר לץ לוקח לו קלון", ונאמר (שם יט, כה):ח): "אל תוכח לץ פן ישנאך", ונאמר (ש

"לץ תכה ופתי יערים". והגורם אל הכת הזאת לבלתי שמוע מוסר, מפני שהמדה המביאה אל הלץ הזה היא מדת 
היות האדם חכם בעיניו, וכל כך משלה בו המדה הזאת עד שיתלוצץ לדעת זולתו, והיא המדה שאין לה תקוה, 

 יב): "ראית איש חכם בעיניו תקוה לכסיל ממנו":שנאמר (שם כו, 
The third category consists of those who constantly scoff at things and at actions without intending to shame those to whom 

they pertain, but repelling things which should not be repelled amd keeping back the benefits of actions from which benefits 

may be anticipated. Concerning this it is said ‘anyone who despises a thing shall suffer from it’ and our sages said ‘do not 

despise any man and you not take exception to any thing , for there is no man that does not have his hour, and there is no thing 

that does not have its place’. The scoffer is brought to his evil trait through being wise in his own  eyes. And there are times 

when this trait can bring one to heresy to scoff at the commandments as it is said ‘the  proud have had Me greatly in derision, 

yet I have not turned aside from your commandments.’  This third category is the class which does not accept reproof as it says 

‘do not reprove a scorner lest he come to hate you’  ‘he who corrects a scorner gets himself to shame’ and ‘when you correct 

the scorner, the simple will get prudent.’ What disposes this class not to heed reproof is the traits which brings one into this 

category , a trait that impresses itself so strongly upon one that he comes to scoff at the judgement of others. This is the trait 

for which there is no hope, at is said, ‘do you see a man that is wise in his own eyes? There is more hope for a fool than for him! 

 � 
�� ���	� �����  
אך השני, הנה הוא קשה מאד, והוא השחוק והלצון, כי מי שטובע בם, הוא כמי שטובע בים הגדול שקשה מאד 
להמלט ממנו. כי הנה השחוק הוא מאבד את לב האדם, שכבר אין הטעם והדיעה מושלת בו, והרי הוא כשכור או 

 .ה אשר אי אפשר לתת להם ערמה או להנהיגם, כי אינם מקבלים הנהגהשוט
The second deterrent, however, laughter and levity, is very severe. He who is immersed in it is as one who is immersed in a 

great ocean, from which it is extremely difficult to escape. For laughter affects a person's heart in such a manner that sense and 

reason no longer prevail in him, so that he becomes like a drunkard or a simpleton, whom, because they cannot accept 

direction, it is impossible to advise or direct.  

  

ה, כי כמו המגן המשוח בשמן אשר ישמיט ויפיל מעליו החצים ומשליכם לארץ ותראה קושי הלצון והשחתתו הרב

ולא יניח אותם שיגיעו אל גוף האדם כן הלצון מפני התוכחה והמרדות, כי בליצנות אחד ובשחוק קטן יפיל האדם 
נים מעליו ריבוי גדול מן ההתעוררות וההתפעלות מה שהלב מתעורר ומתפעל בעצמו מדי ראותו או שומעו עני

שיעירוהו אל החשבון והפשפוש במעשים, ובכח הליצנות יפיל הכל לארץ ולא יעשה בו רושם כלל. ולא מפני 
 חולשת הענינים ולא מפני חסרון הבנת הלב, אלא מפני כח הלצון ההורס כל עניני המוסר והיראה:

Scoffing has a sinister and depraving effect. As a shield that is anointed with oil causes the arrows that strike it to glance off 

without touching the body, so scoffing renders reproof and chastisement ineffective. A single sarcasm or jest is liable to blight 

most of the spiritual zeal and enthusiasm which a man may have acquired from the experience that taught him to be particular 

and scrupulous in his actions. As a result of ridicule he is apt to cast off all that he has learned so that there is no sign of it left in 

him, not because it is not instructive, nor because he lacks understanding, but because mockery has the power to destroy every 

vestige of conscience and reverence. 

  

�	 ���� ���	  
וכך אמרו: ליצנות אחת מאה תוכחות, מבאר הסבא מקלם ז''ל ''תוכחות'' מלשון ''הוכחה'' כלומר גם אם יהיו מאה 

הוכחות אלו, מ''מ ע''י ליצנות אחת כל אותן הוכחות לא יעשו עוד שום  הוכחות לדבר מסויים עד שאי אפשר לפרוך
רושם, כיון שאותה ליצנות הוציאה את האדם מן המציאות אל הבלתי מציאות. וגם אם יבואו עליו ייסורים מ''מ אף 

  הם כדי לנתק אותו מהבלתי מציאותי, כיון שהוא שקוע בחיי בליצנות הם אין ב

  

��� ��� ����
 ���  
÷ì äùäéìë åôåñå íéøåñé äúìéçúù úåðöé  

Mockery is serious, as it starts with suffering and ends with destruction 

 

���  ��������   
 ñø÷ ìá òøë áéúëã àéøùã íéáëåë úãåáòã àúåðöéìî øá àøéñà àúåðöéì ìë ïîçð áø øîà
 åøåâé ïåà úéá úåìâòì àëäî øîà éàðé éáø 'åâå àùî èìî åìëé àì åéãçé åòøë åñø÷ áéúëå åáð



                                                                                                                                                       3 

 

îëå åîò åéìò ìáà éë ïåøîåù ïëù÷ú ìà åðîî äìâ éë åãåáë ìò åìéâé åéìò åéøéø  àìà åãåáë
 åãéáë  

R. Nachman said: All  mockery is forbidden save gibing at idolatry, which is permitted, as it is written, Bel bows down, Nebo 

stoops and the text goes on, They stoop, they bow down together, they cannot deliver the burden, etc. R. Yannai learns the 

same lesson from here: The inhabitants of Samaria shall be in dread for the calves of Beth Aven, for the people thereof shall 

mourn over it and the Priests thereof shall tremble for it, for its glory, because it is departed from it. Read not ‘its glory’ 

[kevodo], but ‘its burden’ [kevedo]. 

 

 כת חנפים •

  

� ������������������   
�� �� �������� ���� � ���
 �! ���� ��� "! #�� �� �� ���! "$"� 
��� "$ �	� � 
� ���� ��
���� "��% � ���� "$ �	� � 
� ���� ��
�

�� �� �� ��������� �
�& "� �� �'�� "( "! ���( ! ��� ��) �� 
� ����� �
� $� �� #� ���� ��
����'�� "* ���� "!#��& "� �� ���� "��������
����� �'� 
� �+ ,!�� "!#��� �� ���� �+ ,	
��� ���& "� �� ��
��& "� �� ���� "��-� �� #����� ��� �� ��	 
$ �!�� �� 
'�� ����� �� 

You shall not accept ransom for the life of a murderer, who is guilty of death, for he shall be put to death. You shall not accept 

ransom for one who has fled to his city of refuge, to allow him to return to live in the Land, before the kohen has died. And you 

shall not corrupt the land in which you live, for the blood corrupts the land, and the blood which is shed in the land cannot be 

atoned for except through the blood of the one who shed it. 
  

��� ���	  �� 
���  
ובספרי (מסעי קסא) אמרו, ולא תחניפו את הארץ, הרי זו אזהרה לחנפין כי הזהיר מתחלה שלא נקח שוחד 
ברוצחים, וחזר והזהיר שלא נחניף להם למעלתם או לתקפם וכבוד משפחתם בלי מקח שוחד, כי אם אנחנו נחניף 

 להם הנה נחניף את הארץ והיא חנפה תחת יושביה:
The sages said in the Sifri, Do not cause chanufa to the land – this is a prohibition against flatterers. The relevance of the 

prohibition here is that at first the verse warns that we should not take bribes for murderers to escape their rightful 

punishment, and then it goes on and warns that we should not flatter murderers by freeing them because of their eminence or 

their power or their honour or their family, even without taking a bribe. And the pasuk then warns that if we show flattery to 

murderers, as a result the land will become unfaithful in the wake of its inhabitants. 

  

 ���	� ��
	�  ��
 ��� �	��	 �
	  
החנף אשר הכיר או ראה או ידע כי יש  - וזה דבר כת החנפים. ענין הכת הזאת נחלק לתשעה חלקים: החלק הראשון 

באונאת דברים, ויחליק לו לשון הרע לאמר: לא  עול בכף חברו וכי החזיק בתרמית או כי יחטא איש בלשון הרע או
פעלת און! המעט ממנו עון הנמנע מן התוכחה, שנאמר (ויקרא יט, יז): "הוכח תוכיח את עמיתך ולא תשא עליו 

  חטא", ויוסיף לחטוא על אמרו: לא חטאת! כענין שנאמר (ירמיה כג, יד):

"וחזקו ידי מרעים". והנה זה ביד החנף האויל עון פלילי, כי לא יקנא לאמת, אבל יעזור אחרי השקר, ויאמר לרע 
כי ישנה  - כי איננו נחם על רעתו, והשני  - טוב, וישם חשך לאור, גם נתן מכשול לפני החוטא משני פנים: האחד 

ד כי ישא עונש על הנזק אשר הזיק לאשר אשם לו באולתו ביום מחר, כי הלל רשע החנף אותו על תאות נפשו, מלב
החוטא, על צדקו מי אשר חטא לו, מלבד כי יענש על דבר שקר, שנאמר (תהלים ה, ז): "תאבד דוברי כזב", ונאמר 

  (משלי יז, טו):

"מצדיק רשע ומרשיע צדיק תועבת ה' גם שניהם", כל שכן אם העול אשר בכף רשע חברו גלוי לרבים, כי באמור 
  ו החנף לפני בני אדם: זך אתה בלי פשע! חלל ובזה דת ודין:אלי

  

 ���	� ��
	�  ��
 ��� �	��	 �
	  
וחייב האדם למסור עצמו לסכנה ואל ישיא את נפשו עון אשמה כזאת. ואמרו רבותינו (סוטה מא, א) על ענין 

איש נכרי" זלגו עיניו דמעות,  אגריפס שהיה קורא בתורה וכשהגיע לפסוק זה (דברים יז, טו): "לא תוכל לתת עליך
  ואמרו לו:

אחינו אתה! באותה שעה נתחייבו שונאיהם של ישראל כליה שחנפו לו לאגריפס. אף כי היושב על המשפט אין לו 
לפחד מאנוש ימות, שנאמר (דברים א, יז): "לא תגורו מפני איש". ויש בחלקי כת חנפים אשר בם החנף נספה ואבד 

  ר יתבאר:בעון החנופה לבד, כאש

  

���� ��
 �	 ���� ���	  
כת החנפים, החנופה אף היא מושתתת על שקר, כשרוצה האדם לקבל איזה דבר הרי הוא מחניף לנותן ע''י שמהללו 

ומשבחו אפילו בדברים שאינם אמת כלל. מדה מגונה זו רח''ל רווחת אצל הרבה אנשים בחיי היום יום, הללו נהנים 



                                                                                                                                                       4 

 

מחונפים ע''י הזולת, אפילו שיודעים שהחנופה אין בה אמת וכולה שקר, ובכל זאת  להחניף לזולת ונהנים להיות
  מתמוגגים מנחת לקבל את החנופה, זהו הדמיון!

  

 כת מספרי לשון הרע •

  
���  ����
���   

øîàå  àáì ãéúòì ïåùìä ìòáì ïåøúé ïéàå ùçì àìá ùçðä êåùé íà áéúëã éàî ùé÷ì ùéø
ð ìöà úåàáå úåéçä ìë úåöá÷úî äî äúà ìëåàå óøåè áàæ ìëåàå ñøåã éøà úåøîåàå ùç

ïåùìä ìòáì ïåøúé äî éëå íäì øîåà êì ùé äàðä 

Further, said Resh Lakish: What is the meaning of the Scriptural verse: If the serpent bite before it is charmed, then the 

charmer hath no advantage? — At some future time all the animals will assemble and come to the serpent and say: The lion 

attacks and devours; the wolf tears and consumes; but what profit hast thou? But he will answer: What benefit has he who 

uses his tongue? 
   

���� ��
� ����� ������   
דם לאהוב את כל אחד ואחד מישראל כגופו שנאמר ואהבת לרעך כמוך לפיכך צריך לספר בשבחו מצוה על כל א

  ולחוס על ממונו כאשר הוא חס על ממון עצמו ורוצה בכבוד עצמו והמתכבד בקלון חבירו אין לו חלק לעולם הבא:
Each man is commanded to love each and every one of Israel as himself as [Leviticus 19:18] states: "Love your neighbour as 

yourself." Therefore, one should speak the praises of [others] and show concern for their money just as he is concerned with 

his own money and seeks his own honour. Whoever gains honour through the degradation of a colleague does not have a 

share in the world to come. 

 

�	 ���� ���	  
וצרך להבין את  השאלה מה היתרון לבעל הלשון, הרי אנו רואים שיש הנאה ומשיכה גדולה לדבר לשון הרע, עש 

א ההנאה היא שמעצם סיפור הלשון הרע אין הנאה, אל שקשה מאד להגמל ממנו. ביאר מו''ר הגרא''א דסלר זצ''ל
מכך שהוא חושב ומדמיין לעצמו שאם ישפיל את חבירו ויגלה בה את מומו בשה הוא יגדיל וירומם את עצמו 

  ויתכבד בקלונו, שהרי הוא עצמו נקי מכל אותם פגמים ומומים שסיפר על חברו.

הם מעלותיו  שאדם אינו מודד ובודק את עצמו איך הוא נראה באמת, מה ךהמשיכה לדבר לשון הרע נובעת מכ
וחסרונותיו, אלא הוא נוהג למדוד ולבדוק את עצמו כיצד הוא נראה בעיני הזולת, איך הזולת מעריך אותו ומה לא 

ימצא חן בעיניו. ומכך נובעת המשיכה לדבר לשון הרע על חבירו, שע''י כך שיגלה את חסרונותיו של חבירו ירומם 
ון לבעל הלשון, אין לו שום תועלת והנאה ממשית, אלא הוא רק את עצמו שהוא אינו כמותו. זוהי השאלה מה יתר

לא רק לבעל הלשון א ון בלבד, אין יתרוןמשלה ומרמה את עצמו שתהיה לו תועלת ע''י שיבליט את עצמו, זהו דמי
  היזק כנשיכת הנחש. נמצא איפה, שגם מספרי לשון הרע הן אנשים שחייהם מושתתים על הכזב והדמיון.

  

  םוסיכדברי  •
  

��
 ������ � ��  ������ ���� �  � 
��  
כי אלו ד' כתות הם רחוקים מאמתת מציאותו אשר הוא יתברך מחויב המציאות, ואלו ד' כתות הם רחוקים ונבדלים 
מאמתת מציאותו. זה שאמר ד' כתות אינם רואים פני שכינה, כי הפנים הוא אמתת מציאות הדבר שאין הדבר נמצא 

ר"ל אמתת מציאותו ית' שהוא ית' מחויב המציאות לגמרי הם מורים על הגלוי ונגלה רק בפנים שלו, ופני השכינה 
שהוא המציאות כמו שהתבאר, ואלו ד' בפרט הם רחוקים מן המציאות ולכך אין רואין פני שכינה שהוא מחויב 

    המציאות.

  

�� 
�� ��
��� �� ��	�  
.íå÷î ìù åúáåèá øôåë óåñì åøéáç ìù åúáåèá øôåëä 

 

����� ���� ��
 ���� ���  
ככה הוא גם בענין כפירה בטובה. מי ששיאפתו חומרית, והוא מן הנוטלים, אשר לא יולכו להכיר טובה גם 

הוא יבין אז וידע, את צורך הכרת הטובה, ''לבסוף'', כאשר יגיע לעולם האמת, גם אז יהיה כופר בטובתו של הקב''ה 

ודאה כי קנה לו את כח הנטילה וכה בא עמו הכח הזה אל בית ועד כמה גדול עונו מנשוא, אך לא יכול להרגיש בה
  עולמו.



                                                                                                                                                       5 

 

  

 ���	�	 ����  
ול לקבל את המציאות האמיתית של גם אדם שאין לו שייכות לאמת, הוא חי את חייו בחיי דמיון וכזב, איננו יכוכך 

בעל להחותם המעיד של שייכותו  מתשל הקב''ה אמת, כדוגחותמו  –יא מהאמת הקב''ה, מכיון שבעוה''ב ההנאה ה
  כך במחיצתו של הקב''ה יכולים להמצא רק אנשי אמת שמשייכים אותם לחותמו של מלך. החותם, 

'ר אמר שאחת מו'אמת שעל ישה נזגה לקבל לני השכינה. למדים עד כמה חשוב להיות דבוק למידת הנמצינו 
כשלעצמו מלא תירוצים ונגיעות כל מעשיו, ורוב הדרכים בלימוד המוסר היא לעמוד על נקודת האמת, האדם 
מול על עצמו ראשית לכל צריך האדם לע ולפיכך התירוצים להצדקת מעשיו הם דמיוניים ורחוקים ממידת האמת,

אם הוא מרמה את עצמו, ורק ע''י שישייך את עצמו למדת האמת , כי איך יבנה את עצמו עשיובמלראות את האמת 
  יזכה להיות אדם של אמת, ואז יוכל לעלות ולהתעלות במידותיו ובהנהגותיו. 

היא רבה, לא מעריכים מספיק את מידת האמת, חושבים שאמת פירושה רק לדבר דברי אמת, אבל כפי העבודה 
על האדם לחיות חיי אמת, ולסלוד סלידה מוחלטת מחיי דמיון  ,שלמדנו כל דמות האדם ומהותו צריכה להיות אמת

  פני השכינה.  של שקר, להיות כנה ומציאותי עם עצמו, ע''י זה הוא יזכה להכין את הכלים לקבלת

הזוכה להיות איש  ת כמה וכמהעל אממדת פורענות, אם החי חיי שקר מרחיק את עצמו מפני השכינה, טובה מדה 
  אמת כמה הוא זוכה לדביקות בפני השכינה .

   

  
  
  
  

  

 

  

  

  

  

 

  

  
  


