
 

1 

 

�����  

��� �	
�  
  
�
�  

  

 ��������� �� ����� ����  
�� �� �� �� �	 
����� 
��� �� 
� ���� 
� �� �� 
�� ��� 
� ��� 
��� 
� ����
�� ��� 
� ���� �� 
� 
������ 
� 
� 
 �� !"�� �#��!�� 
���� 
" 
� �� 
$�

%&� !� ���� !" ���� �'
( �� �$ 
�����
Yours, Hashem are the greatness, and the might, and the glory, and the victory, and the majesty, for all that is in the heavens 

and on the earth [is Yours]; Yours is the kingdom and [You are He] Who is exalted over everything as the Leader. 

  

�	 ��	�  
çöðäåçöðäåçöðäåçöðäå  - éðáä êøåöì íéáëåë éãáåòä ììù ìåìùì ïåçöð ä"á÷ä åì ïúðù.ï 

The victory: that the Holy One, blessed be He, gave him victory to plunder the spoils of the heathens for the purpose of the 

construction. 

  

 �������	  
כבר התבאר אצלי כי בשם גדול יקרא ה' על שהוא ראשית כל הסבות ואחרית כל המסובבים והוא  -  לך ה' הגדולה

כל מסובבי הטבע מראש ועד סוף, ובשם גבור יקרא בעת ישדד סבות הטבע ויעשה מעשים נגד הטבע,  המנהיג
ובשם נורא יקרא בעת ינהיג הנהגה השגחיית פרטיית כפי רצונו מסכים עם השכר והעונש, עד שכלל ההנהגה היא 

ר ששלש הנהגות האלה, בענין אלהי ואז יתפאר בעולמו, כמ"ש כן נהגת עמך לעשות לך שם תפארת, עפ"ז יאמ

הנהגת הטבע, ושידוד הטבע לפרקים, והנהגת התפארת שיתנהג הכל כפי ההשגחה הפרטיית, הכל הוא לך, וכ"ז 
שהוא הנהגת העולם הרוחני, שהוא למעלה מן הזמן והמקום,  - בהנהגת העולם המוחש והגשמי, וגם לך הנצח וההוד 

נצח מובדל משם עולם במה שמורה על זמן הנצחי של הרוחנים שכבר מבואר אצלנו (ישעיה סי' נ"ז ובכ"מ) ששם 
  שהוא למעלה מן הזמן הידוע לנו, וכן ההוד מובדל מן הדר שמורה על ענין הרוחני הפנימי

 

� ����	� ��������� � ����  
�) 
� 
*�� ���� �&��� 
� ���� ���!+
�����,) �� ���-
( 
� �(��� !�+ 
�� 
�� �� 
) ���� �� 
� �.�����" �� �� 
��� ����$ ���� !�/ 
�� 
��
0%��

%� ��
� �� �������� 
� 
��� !��� �#�� ��
� ���� !����� �1 
&���� !��� �� 
� �.���� 
��(��
2 �� 

And Shmuel said to him, "Hashem has torn the kingdom of Israel from you, today; and has given it to your fellow who is better 

than you. And also, the Strength of Israel will neither lie nor repent, for He is not a man to repent." 
  

 ��	��	  
ø÷ùé àì ìàøùé çöð íâåø÷ùé àì ìàøùé çöð íâåø÷ùé àì ìàøùé çöð íâåø÷ùé àì ìàøùé çöð íâå  -  ,åì äðúðù éîî äëåìîä úà ìåèéì ãåò ìéòåé àì ,åéðôì éðåòî áåùà øîàú íàå

:ïúéì øîàù äæì äáåèä ïúéìî ø÷ùé àì ,ìàøùé ìù åðåçöð àåäù ä"á÷ä éë 
And also, the Strength of Israel will neither lie: And if you say, “I shall repent of my sin before Him, it will no longer avail to take 

the kingdom from the one to whom it was given, for the Holy One, Blessed be He, Who is the Strength of Israel, will not lie by 

not giving the good to whom He promised to give it.” 

  

 �����	  
אף על פי שממלכתך לא תקום נצח ישראל לא יסור ממקומו ולא ישקר אותו הב"ה  -  וגם נצח ישראל לא ישקר

  אבל יעמידהו כי לא ינחם כלומר ולא ינחם על הטובה שדבר עליהם:

ם כי האדם ינחם על טובה שיבטיח לאדם מפני כעסו עליו אם נשתנה לבבו שלא יהיה של -  כי לא אדם הוא להנחם 

לבו עמו כמו שהיה מתחילה אבל הקב"ה אין בו שנוי חפץ וכיון שהבטיח את ישראל לא ישקר להם הבטחתו הטובה 
אף על פי שחטאו ייסרם כפי חטאם אבל הטובה קיימת אחרי קבלם ענשם אבל לשאול לא הבטיחו על המלוכה 

ישמרו את מצות ה' אבל לדוד  לעולם ואם היה שומר מצות ה' היה מאריך לו המלוכה ג"כ ולבניו אחריו אם



 

2 

 

שהבטיחו על המלוכה לעולם לא תסור ממנו המלוכה לעולם אע"פ שתפסק מבניו זמן כפי עונם הטובה והמלוכה 
קיימת להם לעולם ותשוב להם אחרי קבלם ענשם כמו שכתוב אשר בהעוותו והוכחתיו בשבט אנשי' וגו' וחסדי לא 

  מחובי וגו' כבעמוד:יסור ממנו וי"ת הפסוק כן ואם תימר אתוב 

  

 ������	   
הוא הש"י שהוא חוזק ישראל וכחם ותוחלתם כטעם ואומר אבד נצחי והנה הרצון בנצח ישראל חיי  -  נצח ישראל

  ישראל שהוא הש"י כמו הדם שהוא חיי הגוף כי הדם יקרא נצח כטעם ויז נצחם על בגדי:

  

 �������	  
כיעוד בני אדם, שלפעמים הוא שקר תיכף שמגזם בפיו להרע  י דומהקאומר אל תדמה כי היעוד האל -  וגם נצח

ובלבבו לא כן ידמה, ופעמים הגם שחושב כן לעשות יתנחם אחר כך ולא יעשה, כי ה' הנצחי שמתנאי נצחיותו שלא 

באופן שתחשב כי הרע שגזר עליך וקרע מלכותך  - ימצא בו שום שינוי לא בהוה ולא בעתיד, נצח ישראל לא ישקר 
בעתיד על הטוב שיעד לדוד, כי כ"ז מורה שינוי, אם בין במחשבתו  - וא רק גוזמא לא אמת, וכן ולא ינחם היום ה

 - לדבורו, אם בין הזמן העתה והעתיד שלא יצוייר אצל הנצחי הבלתי משתנה, ועז"א כי לא אדם הוא להנחם 

  שההתנחמות לא תצוייר רק אצל האדם המשתנה לא אצל השם יתברך:

 

A spiritual guide to the counting of the Omer – Week 4 
Endurance and ambition is a combination of determination and tenacity. It is a balance of patience, 

persistence and guts. Endurance is also being reliable and accountable, which establishes security and 

commitment. Without endurance, any good endeavour or ambition has no chance of success. 

Endurance means to be alive, to be driven by healthy and productive goals. It is the readiness to fight 

for what you believe, to go all the way. Without such commitment any undertaking remains flat and 

empty. It is an energy that comes from within and stops at nothing to achieve these goals. This of 

course, requires that endurance be closely examined to ensure that it is used in a healthy and 

productive manner.  

Sefiros p74 
Netzach gives the long term view. It sees events as part of a much bigger story. For this reason when 

bad things happen to good people it is a manifestation of netzach. Whenever G-d does long term 

chessed for someone that manifests in long term din, it is called netzach. As a result, netzach is an 

ironic middah. It is on the side of chessed but looks like din. Netzach also means victory and a 

menatzeach is a conductor. These words express the idea of seeing the whole picture and taking the 

long term view, which is what netzach demands.  

Netzach is personified by Moshe Rabbeinu. He is the person most closely identified with the Written 

Torah, which shows Hashem’s eternal connection to the Jewish people. Netzach also corresponds to 

the fourth day of creation, the day when the sun, moon and stars were created. The heavenly bodies 

were considered eternal and unchanging just as netzach is eternal.  

Netzach is about setting goals and making changes that will last.  

 

�
� 

* @πg£Я !?* 

 

����� � ��
� ���������   
ור לו לאדם לנהוג בהן בבינונית אלא יתרחק מן הקצה האחד עד הקצה האחר והוא גובה לב שאין ויש דעות שאס

דרך הטובה שיהיה אדם עניו בלבד אלא שיהיה שפל רוח ותהיה רוחו נמוכה למאד ולפיכך נאמר במשה רבינו ענו 

גביה לבו כפר בעיקר מאד ולא נאמר ענו בלבד ולפיכך צוו חכמים מאד מאד הוי שפל רוח ועוד אמרו שכל המ



 

3 

 

שנאמר ורם לבבך ושכחת את ה' אלקיך ועוד אמרו בשמתא מאן דאית ביה גסות הרוח ואפילו מקצתה וכן הכעס 
מדה רעה היא עד למאד וראוי לאדם שיתרחק ממנה עד הקצה האחר וילמד עצמו שלא יכעוס ואפילו על דבר שראוי 

ו או על הציבור אם היה פרנס ורצה לכעוס עליהן כדי שיחזרו לכעוס עליו ואם רצה להטיל אימה על בניו ובני בית
למוטב יראה עצמו בפניהם שהוא כועס כדי לייסרם ותהיה דעתו מיושבת בינו לבין עצמו כאדם שהוא מדמה כועס 

בשעת כעסו והוא אינו כועס אמרו חכמים הראשונים כל הכועס כאילו עובד עבודת כוכבים ואמרו שכל הכועס אם 
חכמתו מסתלקת ממנו ואם נביא הוא נבואתו מסתלקת ממנו ובעלי כעס אין חייהם חיים לפיכך צוו  חכם הוא

להתרחק מן הכעס עד שינהיג עצמו שלא ירגיש אפילו לדברים המכעיסים וזו היא הדרך הטובה ודרך הצדיקים הן 

ועליהם הכתוב אומר ואוהביו עלובין ואינן עולבין שומעים חרפתם ואינם משיבין עושין מאהבה ושמחים ביסורים 
 כצאת השמש בגבורתו:

There are temperaments with regard to which a man is forbidden to follow the middle path. He should move away from one 

extreme and adopt the other. 

Among these is arrogance. If a man is only humble, he is not following a good path. Rather, he must hold himself lowly and his 

spirit very unassuming. That is why Numbers 12:3 describes our teacher Moses as "very humble" and not simply "humble". 

Therefore, our Sages directed: "Hold oneself very, very lowly." Also, they declared: "Whoever is arrogant is as if he denied 

God's presence, as implied by Deuteronomy 8:14: 'And your heart will be haughty and you will forget God, your Lord.' 

Furthermore, they said: "Whoever is arrogant should be placed under a ban of ostracism. This applies even if he is only 

somewhat arrogant." 

Anger is also an exceptionally bad quality. It is fitting and proper that one move away from it and adopt the opposite extreme. 

He should school himself not to become angry even when it is fitting to be angry. If he should wish to arouse fear in his children 

and household - or within the community, if he is a communal leader - and wishes to be angry at them to motivate them to 

return to the proper path, he should present an angry front to them to punish them, but he should be inwardly calm. He should 

be like one who acts out the part of an angry man in his wrath, but is not himself angry. 

The early Sages said: Anyone who becomes angry is like one who worships idols. They also said: Whenever one becomes angry, 

if he is a wise man, his wisdom leaves him; if he is a prophet, his prophecy leaves him. The life of the irate is not true life. 

 

Therefore, they have directed that one distance himself from anger and accustom himself not to feel any reaction, even to 

things which provoke anger. This is the good path. 

This is the way of the righteous: They accept humiliation, but do not humiliate others; they listen when they are shamed, but 

they do not answer; they do this with love and are joyous in their sufferings. Of them, Judges 5:31 states: "And those who love 

Him are like the sun when it comes out in its strength." 

  

���� ��
� ����� ������   
הדרך הישרה היא מדה בינונית שבכל דעה ודעה מכל הדעות שיש לו לאדם והיא הדעה שהיא רחוקה משתי הקצוות 
ריחוק שוה ואינה קרובה לא לזו ולא לזו לפיכך צוו חכמים הראשונים שיהא אדם שם דעותיו תמיד ומשער אותם 

גופו כיצד לא יהא בעל חמה נוח לכעוס ולא כמת שאינו מרגיש אלא ומכוין אותם בדרך האמצעית כדי שיהא שלם ב
בינוני לא יכעוס אלא על דבר גדול שראוי לכעוס עליו כדי שלא יעשה כיוצא בו פעם אחרת וכן לא יתאוה אלא 

לדברים שהגוף צריך להן ואי אפשר להיות בזולתן כענין שנאמר צדיק אוכל לשובע נפשו וכן לא יהיה עמל בעסקו 
לא להשיג דבר שצריך לו לחיי שעה כענין שנאמר טוב מעט לצדיק ולא יקפוץ ידו ביותר ולא יפזר ממונו אלא א

נותן צדקה כפי מסת ידו ומלוה כראוי למי שצריך ולא יהא מהולל ושוחק ולא עצב ואונן אלא שמח כל ימיו בנחת 

דעותיו דעות בינונית בינוניות ממוצעות בסבר פנים יפות וכן שאר דעותיו ודרך זו היא דרך החכמים כל אדם ש
  נקרא חכם:

The straight path: This [involves discovering] the midpoint temperament of each and every trait that man possesses [within his 

personality.] This refers to the trait which is equidistant from either of the extremes, without being close to either of them. 

Therefore, the early Sages instructed a man to evaluate his traits, to calculate them and to direct them along the middle path, 

so that he will be sound {of body}. 

For example: he should not be wrathful, easily angered; nor be like the dead, without feeling, rather he should [adopt] an 

intermediate course; i.e., he should display anger only when the matter is serious enough to warrant it, in order to prevent the 

matter from recurring. Similarly, he should not desire anything other than that which the body needs and cannot exist without, 

as [Proverbs 13:25] states: "The righteous man eats to satisfy his soul." 

Also, he shall not labor in his business except to gain what he needs for immediate use, as [Psalms 37:16] states: "A little is 

good for the righteous man." 

He should not be overly stingy nor spread his money about, but he should give charity according to his capacity and lend to the 

needy as is fitting. He should not be overly elated and laugh [excessively], nor be sad and depressed in spirit. Rather, he should 

be quietly happy at all times, with a friendly countenance. The same applies with regard to his other traits. 

This path is the path of the wise. Every man whose traits are intermediate and equally balanced can be called a "wise man." 

  
 



 

4 

 

���� ������  

ò Çî ÀL é Äð Àa ø Çñeî  Èêé Äá Èà ,ì ÇàÀå LÉåh Äz ú ÇøÉåz  Èê Æn Äà .â ÅäÇð Àú Äz ãé Äî Èz ø Åa Çã Àì ì Èk  Èêé Æø Èá Àc ú ÇçÇð Àa ì Èë Àì í Èã Èà ì Èë Àáe ú Åò ,äÆæ Èáe 
ì ÅöÈð Äz ï Äî ñ Çò Çk Çä ,àé Ää ÆL äÈc Äî ä Èò Èø àé ÄèÂç Çä Àì éÅð Àa í Èã Èà .ï ÅëÀå eø Àî Èà eðé Åú Éåa Çø íÈð Éåø ÀëÄæ äÈë Èø Àá Äì ,ì Èk ñ ÅòÉåk Çä ì Èk éÅðé Äî 
íÈp ÄäéÅb ïé Äè Àì ÉåL  Éåa ,ø ÇîÁàÆð ÆL ø Åñ Èä ñ Çò Çk  Èê Æa Äl Äî ,ø ÅáÂò ÇäÀå ä Èò Èø  Èê Æø ÈN Àa Äî ,ïé ÅàÀå ä Èò Èø à Èì Æà íÈð ÄäéÅb ,ø ÇîÁàÆð ÆL íÇâÀå ò ÈL Èø 
íÉåé Àì ä Èò Èø .ø ÆLÂàÇëÀå ì ÅöÈð Äz ï Äî ñ ÇòÇk Çä ä ÆìÂò Çz  Çòì  Èê Àa Äì ú Çc Äî äÈåÈðÂò Èä àé Ää ÆL äÈc Äî ä ÈáÉåè ì Èk Äî úÉåc Än Çä úÉåá Éåè ,ø ÇîÁàÆð ÆL 
á Æ÷ Åò äÈåÈðÂò ú Çà ÀøÄé 'ä:  

Hear, my son, the instruction of your father and don't forsake the teaching of your mother (Mishlei 1:8). Get into the habit of 

always speaking calmly to everyone. This will prevent you from anger, a serious character flaw which causes people to sin. As 

our Rabbis said (Nedarim 22a):Whoever flares up in anger is subject to the discipline of Gehinnom as it is says in (Koheles 

12:10), "Cast out anger from your heart, and [by doing this] remove evil from your flesh." "Evil" here means Gehinnom, as we 

read (Mishlei 16:4): "...and the wicked are destined for the day of evil." Once you have distanced yourself from anger, the 

quality of humility will enter your heart. This radiant quality is the finest of all admirable traits (see Avodah Zarah 20b), (Mishlei 

22:4), "Following humility comes the fear of Hashem." 

 

��� ��	 ���  

éáø ïðçåé ïá éøåð òø÷îä åéãâá åúîçá øáùîäå åéìë åúîçá øæôîäå åéúåòî åúîçá àäé 
òáêéðé ãáåòë äãåáò äøæ êëù åúðîåà ìù øöé òøä íåéä øîåà åì äùò êë øçîìå øîåà åì 
äùò êë ãò øîåàù åì ãåáò äãåáò äøæ êìåäå ãáåòå øîà éáø ïéáà éàî äàø÷ àì äéäé êá 
ìà øæ àìå äåçúùú ìàì øëð åäæéà ìà øæ ùéù åôåâá ìù íãà éåä øîåà äæ øöé òøä 

It was said in R. Johanan b. Nuri's name: He who rips his garments in his anger, he who breaks his vessels in his anger, and he 

who scatters his money in his anger, regard him as an idolater, because such are the wiles of the Yetzer Hara: Today he says to 

him, ‘Do this’; tomorrow he tells him, ‘Do that,’ until he bids him, ‘Go and serve idols,’ and he goes and serves [them]. R. Avin 

observed: What verse [implies this]? There shall be no strange god in you; neither shall you worship any strange god; who is the 

strange god that resides in man himself? Say, that is the Tempter 
 

�	 ���	�  
êáêáêáêá  - òîùî êáø÷á ,íàù äéä êá äåçúùú ìàì øëð óåñáì:  
  

���� ��
 ������� ���
���  
במעשים קטנים. וזאת אשר גילו לנו: כשכעסו  –כך הוא דרכם של חז''ל, לחשוף כוחות אדירים ואף סודות נעלמים 

ודאי הוא  –לפזר סימן ששולט בו כח של זרות. ואם כן נוהגת זרות זו כלפי חפצים של אדם מביאו לקרוע, לשבור ו

שהיא חודרת גם לחתוך היחסים בין בני אדם! קרירות, התעלמות מהזולת, לא איכפתיות, תוקפנות האומרת ''אני 
  תופעות ידועות הן, ומכנה משותף לנן: זרות!  –ואפסי עוד'' 

  שהמידות האדם... זרות, האיומה- ... ומהזרות לאך
  

� �������������   
%�
4 �" 
���� �( 
� �5�&� !�����
(����� �(� �� 
	�� 
� ,���

Their wine is the bitterness of serpents, and the bitterness of the ruthless cobras. 

 

�	 ������� ���
  
כליל על היחסים, עד שכל צד זר. יש אשר הזרות משתלטת - רש''ר הירש מבאר כי המילה מורכבת ופירושה: אך

זוהי אכזריות: וכאשר היחס הגיע לידי כך, כל צד רואה נכרח  –רואה ביריבו רק השלילה, בלי שום זכות קיום 

משפטי ומוסרי כבכיול להשמיד, לאבד ולהרוס את שכנגדו. אין גבול לכוחות ההרס ולהמצאות העינויים המתגלים 
  אז.     

  

 ����� ��
� ����� �����  
כשיחטא איש לאיש לא ישטמנו וישתוק כמו שנאמר ברשעים ולא דבר אבשלום את אמנון מאומה למרע ועד טוב כי 
שנא אבשלום את אמנון אלא מצוה עליו להודיעו ולומר לו למה עשית לי כך וכך ולמה חטאת לי בדבר פלוני 



 

5 

 

שנאמר ויתפלל  א יהא המוחל אכזריולשנאמר הוכח תוכיח את עמיתך ואם חזר ובקש ממנו למחול לו צריך למחול 
  ים:קאברהם אל האל

When one person wrongs another, the latter should not remain silent and despise him as [II Samuel 13:22] states concerning 

the wicked: "And Avshalom did not speak to Amnon neither good, nor bad for Avshalom hated Amnon." 

Rather, he is commanded to make the matter known and ask him: "Why did you do this to me?", "Why did you wrong me 

regarding that matter?" as [Leviticus 19:17] states: "You shall surely admonish your colleague." 

If, afterwards, [the person who committed the wrong] asks [his colleague] to forgive him, he must do so. A person should not 

be cruel when forgiving [as implied by Genesis 20:17]: "And Abraham prayed to G-d..." 

  

 ��������� ��� ����� �����  
יפחד וידאג ויפשפש במעשיו ויחזור בתשובה ואחד מבני  אלא הרי זה אכזריכל מי שאינו מתאבל כמו שצוו חכמים 

חבורה שמת תדאג כל החבורה כולה כל שלשה ימים הראשונים יראה את עצמו כאילו חרב מונחת לו על צוארו 

ומשלשה ועד שבעה כאילו היא מונחת בקרן זוית מכאן ואילך כאילו עוברת כנגדו בשוק כל זה להכין עצמו ויחזור 
  הרי הוא אומר הכיתה אותם ולא חלו מכלל שצריך להקיץ ולחול:ויעור משנתו ו

Whoever does not mourn over his dead in the manner which our Sages commanded is cruel. Instead, one should be fearful, 

worry, examine his deeds and repent. 

If one member of a group dies, the entire group should worry. For the first three days, one should see himself as if a sword is 

drawn over his neck. From the third day until the seventh, he should consider it as if it is in the corner. From that time onward, 

as if it passing before him in the market place. All of this is so that a person should prepare himself and repent and awake from 

his sleep. Behold it is written Jeremiah 5:3: "You have stricken them, but they have not trembled." Implied is that one should 

awake and tremble. 

  

���� ����
� ����� ������ ���   
(א) מצות עשה מן התורה לזעוק ולהריע בחצוצרות על כל צרה שתבא על הצבור שנאמר (במדבר י') על הצר 

הצורר אתכם והרעותם בחצוצרות כלומר כל דבר שייצר לכם כגון בצורת ודבר וארבה וכיוצא בהן זעקו עליהן 
 והריעו:

It is a positive Torah commandment to cry out and to sound trumpets in the event of any difficulty that arises which affects the 

community, as [Numbers 10:9] states: "[When you go out to war... against] an enemy who attacks you and you sound the 

trumpets...." 

 

(ב) ודבר זה מדרכי התשובה הוא שבזמן שתבוא צרה ויזעקו עליה ויריעו ידעו הכל שבגלל מעשיהם הרעים הורע 
 להן ככתוב (ירמיהו ה') עונותיכם הטו וגו' וזה הוא שיגרום להם להסיר הצרה מעליהם:

This practice is one of the paths of repentance, for when a difficulty arises, and the people cry out [to G-d] and sound the 

trumpets, everyone will realize that [the difficulty] occurred because of their evil conduct, as [Jeremiah 5:25] states: "Your sins 

have turned away [the rains and the harvest climate]." This [realization] will cause the removal of this difficulty. 

 

הרי זו דרך (ג) אבל אם לא יזעקו ולא יריעו אלא יאמרו דבר זה ממנהג העולם אירע לנו וצרה זו נקרה נקרית 

וא שכתוב בתורה (ויקרא כ"ו) וגורמת להם להדבק במעשיהם הרעים ותוסיף הצרה צרות אחרות האכזריות 
והלכתם עמי בקרי והלכתי עמכם בחמת קרי כלומר כשאביא עליכם צרה כדי שתשובו אם תאמרו שהוא קרי אוסיף 

 לכם חמת אותו קרי:
Conversely, should the people fail to cry out [to God] and sound the trumpets, and instead say, "What has happened to us is 

merely a natural phenomenon and this difficulty is merely a chance occurrence," this is a cruel conception of things, which 

causes them to remain attached to their wicked deeds. Thus, this time of distress will lead to further distresses. 

 

This is implied by the Torah's statement [Leviticus 26:27-28]: "If you remain indifferent to Me, I will be indifferent to you with a 

vengeance." The implication of the verse is: When I bring difficulties upon you so that you shall repent and you say it is a 

chance occurrence, I will add to your [punishment] an expression of vengeance for that indifference [to Divine Providence]. 

  

�	 ������� ���
  
ברור כי בשלשת הלכות אלו אין מקום להבנת המונח ''אכזריות'' כפי משמעותו הרגילה, כי אם לפי הביאור שלנו. 

בקש ממנו מחילה, הוא אכזרי לפי מושגי התורה: אמנם הלה פגע בו ויצר יחס של ''זרות'' למי שמאדם שאינו מוחל 

זריות בעיני - ביניהם, אך אחרי שביקש ממנו מחילה והוא מסרב למחול, מעתה הוא, הנפגע, מסתגר בזרות, וזוהי אך
אך זר הוא כלפי הבורא , כי  –דו צרה ואינו פונה אל אלוקיו שירחמהו ואדם שפק התורה, ויציאה מעולם הידידות.

  אחרת היה מוצא מסילות בלבבו לראות שיש כאן השגחה ולא מקרה. 

ניכרים הדברים שיש כאן שורש משותף לתופעות השונות, כח עמוק ותהומי של זרות אשר השלחותיו מורגשות 

  היטב בכל שטחי החיים...



 

6 

 

  

  
  

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  



 

7 

 

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  

 

 
 

  

  

 

 

 

 

  

 

 


