
                                                                                                                                                       1 

 

�����  

��� �	
�  
  

 ���– ���
  
  

���
����� �� �
�
� 
��� 

��� ������� �� 	
 �� ���� �
�� �� �� ���� �
 �� �� �� ������ ���� �� ���
��� ������ ���� ������ � �! �"�# �
 �� ������� ������� �� �� � �$ ���
� �%�& �� �$ ������ �� ���'(� �
 �� 

Yours, Hashem, are the greatness, and the might, and the glory, and the victory, and the majesty, for all that is in the heavens 

and on the earth [is Yours]; Yours is the kingdom and [You are He] Who is exalted over everything as the Leader. 
  

�	 ��� �����  
ãåääåãåääåãåääåãåääå  - ïéðò øãä éôåéå:  

 

���
���   
שהוא הנהגת העולם הרוחני, שהוא למעלה מן הזמן והמקום, שכבר מבואר אצלנו (ישעיה סי'  -  לך הנצח וההוד

נ"ז ובכ"מ) ששם נצח מובדל משם עולם במה שמורה על זמן הנצחי של הרוחנים שהוא למעלה מן הזמן הידוע לנו, 
ר"ל לך כל  - ל בשמים [כמ"ש בס' התו"ה קדושים] כי כ וכן ההוד מובדל מן הדר שמורה על ענין הרוחני הפנימי

הגדולה וכו' והנצח הנמצא בשמים והנמצא בארץ, שכל כח וגבורה הנמצא בארץ בעולם הגופים וכל נצח והוד 
הנמצא בשמים בעולם הרוחנים [כי שמים שם כולל גם לעולם הרוחנים כמ"ש בכ"מ] הכל מיוחס לך, כי הכל 

  מושפע מאתך ואתה שורש ומקור לכולם,

  
������� �
��� 

�
���
 �
 ��������& �� ���* �+�� �
 �� �� �����'�, �- �. � �" 

[They ascribe] beauty and majesty before Him; might and glory in His sanctuary. 
  

�	 ���
��� 

וכן העז הוא ענין  ההוד הוא ענין פנימי בעצמות הדבר, וההדר הוא היופי החיצוני למראה עינים, -  הוד והדר לפניו
דבר עז בעצמותו, והתפארת הוא ענין חיצוני שבו יתפאר לפני אחרים, עפ"ז יאמר שה' בעצמו נמצא פנימי, שה

שמן ההוד הפנימי  - , ומזה נשתלשל עז ותפארת במקדשו כפי רצונו הפנימי וכפי הרצון המתגלהלפניו הוד והדר, 
, שבו ינהיג הנהגה , ומן ההדר נשתלשל התפארתשנמצא בעצמו נשתלשל העז במקדשו, שבו מנהיג העולם

 הפלאיית, שבה יתפאר בכחו הגדול:

  
��������� �
	��� 


 �� �����
��+�
 �� �����/ �"�
 � � ������ �+ �0 ���� �
����� ������� �+�/ ���� �� �
 �.���� �(�� �
�����
 � 1+ �����'� �
 �� �  

And she conceived again and bore a son, and she said, "This time, I will thank Hashem! Therefore, she named him Yehuda, and 

[then] she stopped bearing. 
  

�	 ������  
שיש בזה השם אותיות השם הנכבד ועם זה לשון ההודאה ונראה שהיו כל אלה שמות  על כן קראה שמו יהודה.

ואל הנביא והיו בוחרים של קדמונים כמו שמצינו קודם לזה יהודית בת בארי וכן שמואל בן עמיהוד קודם לשמ
  מהשמות הקודמים את הנופלים על הלשון המאורע:

  
�	 

�� ��
�� 

הוא השם הראשון שבי"ג מדות היא מדת התשובה ולכך נרמז השם הזה בשמו כי הודה ולא  -  הפעם אודה את ה'
  בוש וגרם לראובן שיודה, ולכך יצא מזרעו דוד ע"ה שהקים עולה של תשובה:

 

 



                                                                                                                                                       2 

 

������ �
	����  
� �
������ �� �������
 �������� �� ������ �
���2 �
 �+ �"����� ���� ����� 1� �� �(������ �����& �"�'�� �� �� 

Yehuda, [as for] you, your brothers will acknowledge you. Your hand will be at the nape of your enemies, [and] your father's 

sons will prostrate themselves to you. 

  
�	 ��
 
�� 

לפי שאתה יהודה הודית במעשה תמר כהוראת שם יהודה, ע"כ מדה כנגד מדה יודוך  יהודה אתה יודוך אחיך.
אחיך יודו לך על המלכות ולא יבושו כשם שאתה היית מודה ולא בוש מלהודות על האמת כך אחיך לא יבושו כי 

וד כתיב (ש"ב ה א) ויאמרו כל שבטי ישראל וגו' הננו יודו על האמת שלך לבד יאתה המלוכה, כי מצינו כשהומלך ד
  .עצמך ובשרך וגו' אתה המוציא והמביא בישראל כו'

  
���
����� �������� 


 � ��3������� ���� �( �� �.���� ���� �����+ 	(������/ �"�/�&�(� ���
 �( 1������
����"���� �� � �4���� ������ �
����� �� �+'�
��� �
 � 1+ ��������� �����& �� ������
�* �+ ���/ �� �� �����& �� �� ���� ���� �
 �+ ���� ��� �� �� ������� ���� ����&� �+ ��'�� �� ���& ������ �
��� � �

�� �� �+�/ �+ � ����+ � �(���� ���� �
1+���& �"�'��
,�� 

Hashem said to Moshe, "Take for yourself Yehoshua the son of Nun, a man of spirit, and you shall lay your hand upon him. And 

you shall present him before Elazar the kohen and before the entire congregation, and you shall command him in their 

presence. You shall bestow some of your majesty upon him so that all the congregation of the children of Israel will take heed. 
  

�� ���� 
��	�  
äúúðåäúúðåäúúðåäúúðå    êãåäîêãåäîêãåäîêãåäî    åéìòåéìòåéìòåéìò  - äæ ïåøé÷ øåò íéðô: êãåäîêãåäîêãåäîêãåäî  - àìå ìë êãåä åðéöîð ïéãîì éðô äùî äîçë éðô òùåäé 
äðáìë: ïòîìïòîìïòîìïòîì    åòîùéåòîùéåòîùéåòîùé    ìëìëìëìë    úãòúãòúãòúãò    éðáéðáéðáéðá    ìàøùéìàøùéìàøùéìàøùé  - åéäéù ïéâäåð åá ãåáë äàøéå êøãë :êá ïéâäåðù  

  
�	 ������ 

ו לנהוג בו כבוד. למען ישמעו. וטעם המינוי הוד מלכות. תן לו איזה שררה בחייך שיתחיל ונתת מהודך עליו.
  לעיניהם ונתינת ההוד בחייך, הוא למען ישמעו בקולו כל העדה (פסוק יט) שהם הסנהדרין וזקני העם:

  

��������� ���	���  
� �������� �
 �
 �"�� �( �
 �� � ���&� �4���& �(��� �� 	��� 	
 �+ ���
�� �"�� �( ����� �
 �
 �"�/ � �
 �� ���� �( ��� ���+ �
��������
/ �
 �.�
��+����& �0����
 �" �
 �"����� ��'�� �
�3���/ �
 1� ���� �������& �"�� �� �
 �5���� ���� �( ���� �����/ �
 �.�
��+����& �0�� �
� �3����

� �(�� � ��� �� ��' 
And it came to pass when Moshe descended from Mount Sinai, and the two tablets of the testimony were in Moshe' hand 

when he descended from the mountain and Moshe did not know that the skin of his face had become radiant while He had 

spoken with him that Aaron and all the children of Israel saw Moshe and behold! the skin of his face had become radiant, and 

they were afraid to come near him 
 

���� ���� ����	�  
לשון הוד והמדמהו לקרני ראם קרניו אינו אלא שטות. כי שתי החלוקות הם ברוב תיבות המשוה. בגילוי  -  כי קרן

  פנים לישראל את אשר יצוה ואח"כ חוזר ומתכסה במשוה לדבר עם שכינה:

  
���� ���� 
��	� 

éäéåéäéåéäéåéäéå    úãøáúãøáúãøáúãøá    äùîäùîäùîäùî  - àéáäùë úåçåì úåðåøçà íåéá íéøåôëä: éëéëéëéë    ïø÷ïø÷ïø÷ïø÷  - ïåùì íéðø÷ øåàäù ÷éäáî èìåáå ïéîë 
ïø÷ ïëéäîå äëæ äùî éðø÷ì ãåää åðéúåáø åøîà ïî äøòîä ïúðù á÷ä"ä åãé ìò åéðô øîàðù )úåîù âì (

éúåëùå éôë: 

  
���� �	� 
� ������ 	��� 

éäéå úãøá äùî øäî éðéñ äùîå àì òãé éë ïø÷ ïéðî äëæ äùî éðø÷ì ãåää æøà"ì ïî äøòîä 
øîàðù äéäå áøåáò éãåáë êéúîùå úø÷ðá øåöä ïúð á÷ä"ä óë åãé åéìò íùîå äëæ éðø÷ì 

ãåää ïëå àåä øîåà íéðø÷ åãéî åì íùå ïåéáç åæåò )÷å÷áç â (ùéå íéøîåà äòùáù äéäù 



                                                                                                                                                       3 

 

á÷ä"ä åãîìî äøåú úåöåöéðî åàöéù éôî äðéëùä ìèð éðø÷ ãåää éáøå ìàåîù øá ïîçð øîà 
úåçåìä ïëøà äùù íéçôè ïáçøå ùìùä íéçôè äéäå äùî ÷éæçî éðùá íéçôè á÷äå"ä éðùá 
íéçôè íéçôèå çåéø òöîàá íùî ìèð äùî éðø÷ ãåää áø ìàåîù øîà ãò äùîù áúåë úà 
äøåúä øééúùð ñåîìå÷á àòî÷ åøéáòäå ìò åùàø åðîîå åùòð åì éðø÷ ãåää øîàðù äùîå àì 

òãé éë ïø÷ ìë ãåä ìèðù ïúîî øëù ìáà ïø÷ä úîéé÷ øîàðù ÷åíéðø åãéî åì íùå ïåéáç åæåò 
åìèéùëå íé÷éãöä ïúî ïøëù íìåòì àáä äúåà äòù àåä ìèåð åøëù øîàðù )äéòùé î (äðä 

ä 'ìà÷íé ÷æçá àáé åòåøæå äìùî åì äðä åøëù åúà åúìåòôå åéðôì:  
  

�	 �

�� ��� 

ובמדרש (שמו"ר מז ו) ר' יהודה בר נחמן אמר כשכתב משה התורה נשתייר בקולמוס קמעא והעבירו על ראשו 
(ומשם) [וממנו] נעשו לו קרני ההוד עד כאן, ודבריהם ז"ל סתומים וחתומים, ואולי שיכוונו לומר כי מצינו שמדת 

שהיא היראה, דכתיב (תהלים קיא י)  הענוה למעלה מכל, כאומרם ז"ל (שה"ש א) מה שעשתה חכמה עטרה לראשה
ראשית חכמה יראת ה', עשתה ענוה עקב לסנדלה דכתיב (משלי כב ד) עקב ענוה יראת ה', ומצינו שהעידה התורה 
על משה שעניו מאוד מכל האדם (במדבר יב ג) וכשאמר ה' לכתוב הדברים מצינו לו שלא כתב עניו אלא ענו חסרה 

זה זכה לקרני הוד, כי הפליא ברצונו יתברך, גם ה' הפליא חסדו לו בשנותו מכל  יו"ד, ואף זה מן הענוה, ובשכר
האדם, והוא מה שרמז רבי יהודה באומרו נשתייר בקולמוס קמעא, והוא אות יו"ד שהיה צריך לכתוב, ולא כתב 

  לרוב (ענותו) [ענוותנותו] וממנה זכה כנזכר:

  
������
 �����  

(� �� ������ �( ���& �+�
 �� � ��� � ���� �
 �� ���
 �(1��� �+���& �0�'� � �
 1� �� 

Now this man Moshe was exceedingly humble, more so than any person on the face of the earth. 
 

���� ������ �
 ����� ��� �
 ���� �  

, כגון חלישת . לא מגופו כ"א מדעתו (ספרי) כי ישנם כמה סבות גשמיות הגורמים כניעה ושפלות לאדםענו מאד

כח הגוף מפני החלאים או ממזג רע וחלישות הרכבתו, או כשימצאוהו פגעים או ריש עד שהוא מצטרך לבריות, 
המעצבים את הרוח ומשברים את הלב ומכניעים אותו, וכל אלה לא היו במשה, אבל מדעתו ורצונו התנהג בדרך 

אב לחכמים ולנביאים, בכל זה היו כל זולתם הפחותים  ענוה, ואף שלא היה נעלם ממנו סגולותיו היקרות, ידע שהוא
ממנו נחשבים מאד בעיניו, העביר זכרון סגולותיו ומעלותיו הנפלאות מנגד עיני לבו והטה עיניו לטובת כל זולתו, 
ונפש כל אחד מישראל היה יקר בעיניו יותר מנפש עצמו, עד שבחר להמחות מספר החיים למען הציל נפשות 

פלא ופלא ומעלה שאין אחרי' עוד, ועל זה העיד הכתוב שלא היה כמהו במדת ענוה, ומזה יתבאר לנו ישראל, וזה ה
מה שנקרא כאן בתואר איש, ובמקום אחר בתואר אדם, כמאמרם (במדרש קהלת) אדם אחד מאלף מצאתי, אדם זה 

דם, אמנם הוא זיכך וטיהר משה שבא לאלף דור, כי מצד בריאת מזג טבעו היה נוטה לרע יותר מלטוב, והוא תאר א
חלק חומריותו כ"כ עד שנתהפך בו לטבע שניה להיות נטיית חומריותו רק לטוב, והוא תאר איש, (עמ"ש בבלק לא 

  ים):קאיש אל ויכזב בהבדל שבין אדם לאיש, ובר"פ וזאת הברכה משה איש האל

  

Rav Shimshon Raphael Hirsch Bamidar 12:3 
In reference to mental activity ענה means: to say something precipitated by the circumstances, 

speech elicited by something said or by an existing fact, a fitting response to something said or an 

existing reality. In other words ענה means to reply, to initiate speech in correspondence to 

something, to give testimony in accordance with what actually happened: thus יען ,למען, terms of 

cause and consequence. 

In the social sphere, ענה denotes complete dependence on the will of another. Hence ענו and ענוה 

denote the trait of complete selflessness. One who has attained this trait has banished from his 

mind any thought of his own worth and his own greatness. Towards G-d, עונה means: to nullify 

one’s own being and will before G-d’s Will. This trait is the negative prerequisite for the positive 

trait of חסידות, whose whole essence is total self-sacrifice for the practical fulfilment of G-d’s Will. 

These two virtues together are the pinnacle of greatness of character and deeds. Hence our Sages 

(Avoda Zara 20b) waver as to which of the two is the greatest of all virtues: חסידות or ענוה. 

 

  



                                                                                                                                                       4 

 

������� ����  
"."�  שְׁמַע בְּניִ מוּסַר אָבִי�, וְאַל תִּטּשֹׁ תּוֹרַת אִמֶּ

לְהַחְטִיא בְּניֵ אָדָם.  ה רָעָהתִּתְנהֵַג תָּמִיד לְדַבֵּר כָּל דְּבָרֶי� בְּנחַַת, לְכָל אָדָם וּבְכָל עֵת, וּבַזּהֶ תִּנּצֵָל מִן הַכַּעַס, שֶׁהִיא מִדָּ 
כָּל מִיניֵ גֵיהִנּוֹם שׁוֹלְטִים בּוֹ, שֶׁנּאֱֶמַר (קהלת יא י): "וְהָסֵר כַּעַס  –וְכֵן אָמְרוּ רַבּוֹתֵינוּ ז"ל (נדרים כב ע"א): כָּל הַכּוֹעֵס 

  ."מַר (משלי טז ד): "וְגםַ רָשָׁע לְיוֹם רָעָהמִלִּבֶּ�, וְהַעֲבֵר רָעָה מִבְּשָׂרֶ�". וְאֵין "רָעָה" אֶלָּא גיֵהִנּוֹם, שֶׁנּאֱֶ 

תַּעֲלֶה עַל לִבְּ� מִדַּת הָעֲנוָָה, שֶׁהִיא מִדָּה טוֹבָה מִכָּל מִדּוֹת טוֹבוֹת, שֶׁנּאֱֶמַר (משלי כב ד): "עֵקֶב וְכַאֲשֶׁר תִּנּצֵָל מִן הַכַּעַס, 
 עֲנוָָה, ירְִאַת ה'".

Hear, my son, the instruction of your father and don't forsake the teaching of your mother (Mishlei 1:8). Get into the habit of 

always speaking calmly to everyone. This will prevent you from anger, a serious character flaw which causes people to sin. As 

our Rabbis said (Nedarim 22a):Whoever flares up in anger is subject to the discipline of Gehinnom as it is says in (Koheles 

12:10), "Cast out anger from your heart, and [by doing this] remove evil from your flesh." "Evil" here means Gehinnom, as we 

read (Mishlei 16:4): "...and the wicked are destined for the day of evil." Once you have distanced yourself from anger, the 

quality of humility will enter your heart.This radiant quality is the finest of all admirable traits (see Avodah Zarah 20b), (Mishlei 

22:4), "Following humility comes the fear of Hashem." 

 

������� 
�	�  
� �. �+�����& 1+�� �� �
������
 �( �+�
��� ������� �3 ����' 

In the wake of humility comes fear of Hashem, riches, honour, and life. 
 

�	 ���
���  
 הגדול וכחו בראשית יוצר של גדולתו שמשיג ממה מסתעף הענוה שורש -  וחיים וכבוד עושר' ה יראת ענוה עקב

 וחכמה מלכות ז"בעוה שישיג והגם, מבריאותיו קצת לפני וכאפס כאין שהנהו שישיג עד, ברא אשר והמציאות

, שבמלאכיו הקטן לפני חשוב וכאין, עליו העומד הגדול המלך לפני קטנה כנמלה הוא כי ידע, המעלות וכל וגבורה

 כי' וכו תמיד לנגדי' ה שויתי א"הרמ ש"כמ, רצונו נגד דבר מעשות שיירא' ה יראת בלבבו להכניס סופה זו ומחשבה

 ענוה שנוחל ומי', וכו במעשיו ורואה עליו עומד ה"הקב ה"שממ לבו על כשישים ש"כ' וכו האדם ישיבת דומה אינו

 ז"העוה חיי אם, מרע שיזהר י"ע הנצחיים חיי אם חיים וינחל, מדה כנגד מדה, יגביהנו' ה כי וכבוד עושר ינחל
  :מות דרכי ודרכיו פניו מנגד' ה יראת שיסיר מתגאהה הפך' ה בהשגחת

  

  

  


