
                                                                                                                   1 

 

�����  

��� �	
�  
  

��
�� ����
 �
�
  
  
 

����� �
��  
é Äa Çø øé Äà Åî ø Åî Éåà ,éÅåÁä è Åò Çî Àî ÷ Æñ Åò Èa ,÷ ÉåñÂòÇå ä Èø Éåz Ça .  

Rabbi Meir would say: Engage minimally in business, and occupy yourself with Torah. 
éÅåÁäÆå ì Çô ÀL  Ççeø éÅð Àô Äa ì Èë í Èã Èà .  

Be humble before every man. 
í Äà Àå  Èz Àì Çh Äa ï Äî ä Èø Éåz Çä ,LÆé  Èê Àì íé Äì Åè Àa ä Åa Àø Çä  Àê Èc ÀâÆð Àk .í ÄàÀå  Èz Àì Çî Èò ä Èø Éåz Çá ,LÆé ) Éåì (ø Èë ÈN ä Åa Àø Çä ï Æz Äì 
 Àê Èì:  

If you neglect the Torah, there will be many more causes for neglect before you; if you toil much in Torah, there is much reward 

to give to you. 

 

�	 ����� ��� 

הוי ממעט בעסק ועסוק בתורה וכו'. זה המאמר הוא אחד עם המאמר שלפניו והוא צריך פירוש. כי יש לשאול מה 
בא רבי מאיר להשמיענו וכי לא ידענו שיש לאדם למעט עסקיו ויעסוק בתורה דאם לא כן תורתו אימתי תהיה 

עשית, ומה ענין והוי שפל רוח בפני כל אדם בין הוי ממעט בעסק ובין ואם בטלת וכו'. ויש לפרש דבא לומר שר"ל נ
כי לפעמים אדם ממעט בעסקיו בשביל הטורח או בשביל העצלה, ואם ימעט עסקיו בשביל הטורח או בשביל העצלה 

ו למעט מן עסקיו אף על גב שאין עליו העסק ויעסוק בתורה, הרי מה שממעט בעסקיו אינו מפני התורה. אבל יש ל
, שיהיה נראה שהוא פונה טורח כלל, ואפשר שהוא חפץ ואוהב לעסוק יותר אפ"ה ימעט מן עסקיו ויעסוק בתורה

 ית.קמעסקי העולם וממעט עסקי העולם בשביל התורה, ובזה מסלק האדם עצמו מענין העולם ומתדבק במדריגה אל

ולא שימעט מן  בשביל התורהבעסק ועסוק בתורה, שר"ל כי כאשר ימעט מן עסקיו  ולפיכך אחר שאמר הוי ממעט
עסקיו בשביל הטורח כמו שאמרנו, ואז נראה כי חפץ בתורה שהרי מניח עסקיו ועוסק בתורה, ואדם כזה ראוי 

אין תורה  שיקנה התורה כאשר הוא מסלק דברים הגופנים ופונה אל התורה. ודבר זה גם כן אמרו (ברכות ס"ג, ב')
ופירשנו בזה כי האדם הוא בעל גוף אינו מתקיימת אלא במי שממית עצמו על התורה שנאמר אדם כי ימות באוהל, 

ראוי למדריגה השכלית רק כאשר יסלק ענין הגוף שלו לגמרי עד שאין גופו נחשב כלל בעיניו וממית גופו ומסלק 

וכמו שאמר כאן הוי ממעט בעסק ועסוק בתורה  ,עצמו בשביל התורה השכלית ואז ראוי אל התורה השכלית
 והוי שפל רוחשממעט עסקיו שהם צרכיו בעולם הזה בשביל התורה השכלית ואז ראוי אל התורה. וסמך אחריו 

בפני כל אדם כי זהו גם כן המדה שעל ידי זה קונה התורה, וכמו שבארנו במקומו שעל כן אמרו (עירובין נ"ד, א') 
ואמרו עוד (תענית ז', א') נמשלו דברי תורה למים מה מים הללו מניחין הגבוה והולכים  שאין התורה בגסי רוח

. ולפיכך אמר על זה והוי שפל רוח בפני כל למקום נמוך כך דברי תורה אין מתקיימין רק במי שדעתו שפלה עליו

וח מדה גשמית ולפיכך אדם כי על ידי המדה הזאת גם כן מסלק המדה הגשמית, כמו שאמרנו פעמים הרבה שגסות ר
ולפיכך משה רבינו ע"ה שזכה לתורה לא הגיע לה רק  לא בגסי רוח היא, ואין מדה נבדלת מן הגשמית רק הענוה,

על ידי ענוה שהיה בו מכל אדם על פני האדמה. ודבר זה התבאר פעמים הרבה ולכך באלו שתי מדות דוקא זוכה 
  לתורה:

  
��� ���
��
 ��� 

øîàå ø"à éàî áéúëã åéçì úâåøòë íùåáä íà íéùî íãà åîöò äâåøòë åæ ìëäù ïéùã äá 
íùåáëå äæ ìëäù ïéîùáúî äá åãåîìú íéé÷úî íàå åàì ïéà åãåîìú íéé÷úî  

R. Elazar further stated: What is the purport of the Scriptural text: His cheeks are as a bed of spices? If a man allows himself to 

be treated as a bed upon which everybody treads, and as spices with which everybody perfumes himself, his learning will be 

preserved, but otherwise it will not. 

 

 

  



                                                                                                                   2 

 

��� ���
�
 ��� 

àáø øîà àì íéîùá àéä àì àöîú éîá äéáâîù åúòã äéìò íéîùë àìå àöîú éîá 
áéçøîù åúòã äéìò íéë éáø ïðçåé øîà àì íéîùá àéä àì àöîú éñâá çåø  

Rava expounded, ‘It is not in heaven’, it is not to be found with him who, because he possesses some knowledge of it, towers in 

his pride as high as the heavens, ‘[neither is it beyond the sea’] it is not found with him who, because of some knowledge of it, 

is as expansive in his self-esteem as the sea. R. Yochanan expounded: ‘It is not in heaven’, it is not to be found among the 

arrogant; 

  
�� ��
�� ���� ��

 �
���� 

ה לקנות התורה שהיא שכל העליון, לכך צריך שיהיה אל האדם הכנה לקבל מפני כי התורה הוא השכל העליון וקש

התורה ואל"כ לא יקבל אותה. וההכנה שצריך לתורה הם דברים הרבה מאוד עד שהוא ראוי אל התורה, כי האדם 
הוא בעל גוף והתורה היא שכל אלהי. לכך צריך האדם שיהיה רחוק מן המדות שהם גשמיים וצריך לדבק במדה 

א שכלית. ועיקר המדה שהיא שכלית היא הענוה כמו שיתבאר ענין זה במקומו, ולכך אי אפשר לקנות התורה שהי

  כי אם בעל מדה זאת:

  
���� ��� �� �
	 ��
	� ��
	 

והגאוה מסבבת כמה עבירות ומגברת יצר לב האדם עליו, שנאמר (דברים ח, יד): ורם לבבך ושכחת את ה' אלקיך, 
: רום עינים ורחב לב נר רשעים חטאת, פירוש: הגאוה ניר הרשעים, כי ממנה יפרו חטאים, ונאמר (משלי כא, ד)

כאשר נאמר: ורם לבבך ושכחת, ונאמר (תהלים י, ב): בגאות רשע ידלק עני, ונאמר (שם לא, יט): הדוברות על 

אדם ניר בשדה כדי  צדיק עתק בגאוה, ונאמר (יחזקאל לב כד): אשר נתנו חתיתם בארץ חיים. וכמו שעושים בני
לפרות בו הזרע ולאסוף רוב תבואות, כן עושים הרשעים את הגאוה ניר בלבבם וזורעים בו המחשבות הרעות 

להוליד ולהצמיח העבירות שהם פרי מחשבותם. ועל דרך המשל כמו שאמר הנביא (הושע י, ד): ופרח כראש משפט 
ת, וכולל חטאים רבים, כמו (ירמיה יז, א): חטאת יהודה. ניר חטא - וגו'. ומה שאמר "חטאת", פירוש: ניר רשעים 

 - או יהיה פירושו: וחטאת, כמו (חבקוק ג, יא): שמש ירח. והטעם: מלבד כי הגאוה גורמת חטאים, המדה עצמה 

 חטאת, כמו שנאמר (משלי טז, ה):

  תועבת ה': תועבת ה' כל גבה לב, ובעל הגאוה נמסר ביד יצרו, כי אין עזר השם עמו אחרי אשר הוא

  
�� ���
� ���  

øîà éáø àðéðç øá éãéà äîì åìùîð éøáã äøåú íéîì áéúëã éåä ìë àîö åëì íéîì øîåì êì 
äî íéî ïéçéðî íå÷î äåáâ ïéëìåäå íå÷îì êåîð óà éøáã äøåú ïéà ïéîéé÷úî àìà éîá åúòãù 

äìôù øîàå éáø àéòùåà äîì åìùîð éøáã äøåú äùìùì ïé÷ùî åììä íéîá ééáåï áìçáå 
áéúëã éåä ìë àîö åëì íéîì áéúëå åëì åøáù åìëàå åëìå åøáù àåìá óñë àåìáå øéçî ïéé 
áìçå øîåì êì äî äùìù ïé÷ùî åììä ïéà ïéîéé÷úî àìà úåçôá íéìëáù óà éøáã äøåú ïéà 

ïéîéé÷úî àìà éîá åúòãù äìôù äøîàãë äéì äéúøá øñé÷ã éáøì òùåäé ïá äéððç éà äîëç 
äøàåôî ëáéì øòåëî øîà äì êéáà éîø àøîç éðîá àøçôã äøîà äéì àìà éàîá éîøéð 

øîà äì ïåúà åúéáùçã åîø éðàîá àáäã àôñëå äìæà äøîàå äéì äåáàì àééîø àøîçì 
éðîá àáäã àôñëå óé÷úå åúà åøîàå äéì øîà äì äéúøáì ïàî øîà êì éëä äøîà äéì éáø 
òùåäé ïá äéððç åäåéø÷ øîà äéì éàîà úøîà äì éëä øîà äéì éë éëéä äøîàã éì éøîà äì 
àäå àëéà éøéôù éøéîâã éà ååä åðñ éôè ååä éøéîâ  

R. Chanina b. Ida said: Why are the words of the Torah likened unto water-as it is written, ‘Ho, everyone that thirsts, come for 

water’? This is to teach you, just as water flows from a higher level to a lower, so too the words of the Torah endure only with 

him who is humble. R. Oshaia said: Why are the words of the Torah likened unto these three liquids, water, wine and milk — as 

it is written, ‘Ho, everyone that thirsts come for water’; and it is written, Come, buy and eat; yea, come buy wine and milk 

without money, and without price? This is to teach you, just as these three liquids can only be preserved in the most inferior of 

vessels, so too the words of the Torah endure only with him who is humble.  

This is illustrated by the story of the daughter of the Roman Emperor who addressed R. Yehoshua b. Chanania, ‘O glorious 

Wisdom in an ugly vessel’. He replied, ‘Does not your father keep wine in an earthenware vessel?’ She asked, ‘What else shall 

he keep it in?’ He said to her, ‘You who are nobles should keep it in vessels of gold and silver’. Thereupon she went and told 

this to her father and he had the wine put into vessels of gold and silver and it became sour. When he was informed of this he 

asked his daughter, ‘Who gave you this advice?’ She replied. ‘R. Yehoshua b. Chanania’ — Thereupon the Emperor had him 

summoned before him and asked him, ‘Why did you give her such advice?’ He replied, ‘I answered her according to the way 

that she spoke to me’. But are there not good-looking people who are learned? — If these very people were ugly they would be 

still more learned 



                                                                                                                   3 

 

������ ��
� �
��� ��� �� ������  
 מעבר במהלכי ולא מצויה היא הרוח בגסי לא היא בשמים לא היא לים מעבר ולא היא בשמים לא בתורה כתוב) ח(

 :בתורה ועסוק בעסק ממעט הוי חכמים וצוו מחכים בסחורה המרבה כל לא חכמים אמרו לפיכך היא לים
It is written in the Torah [Deuteronomy 30:12, 13]: "It is not in the heavens....It is not across the sea...." [This implies:] "It is not 

in the heavens" - i.e., it is not found in the proud spirited. "It is not across the sea" - i.e., it is not found in those who travel 

across the sea. 

Therefore, our Sages said: "Not everyone who is involved in business will become wise." Our Sages also commanded: "Minimize 

your business activities and occupy yourself with Torah." 

 

 אלא מדרון במקום מתכנסין אינם מים מה לך לומר למים לכו צמא כל הוי שנאמר כמים נמשלו תורה דברי) ט(

 בדכא אלא לב גבה כל בלב ולא הרוח בגסי נמצאים אינם תורה דברי כך אשבורן במקום ומתקבצים מעליו נזחלין

 חייו כדי מעט יום בכל מלאכה ועושה מלבו הזמן ותענוגי התאוות ומסיר החכמים רגלי בעפר שמתאבק רוח ושפל

 :בתורה עוסק ולילו יומו ושאר יאכל מה לו היה לא אם
The words of Torah can be compared to water, as [Isaiah 55:1] states: "Behold, all who are thirsty, come to the water." This 

teaches you that just as water does not collect on an incline, but rather flows from it and collects in a low place, similarly, the 

words of Torah will not be found in the arrogant or in the hearts of any of the haughty, but rather in the humble and lowly, who 

sit in the dust at the feet of the Sages and remove the desires and pleasures of the times from their hearts. They do only a 

minimal amount of work each day [to earn] their livelihood if they have nothing else to eat. The rest of their days and nights 

are involved with Torah study. 

 

�	 ��
�� ���� ������ 

והמדה הזאת היא הענוה. ומדה העצמית שגרמה למשה שהיה מקבל התורה, היא הענוה אשר היתה עמו יותר מעם 

כל אדם אשר על פני האדמה ולכך זכה לתורה. וכמו שאמרו זכרונם לברכה באגדה בפרק ר"ע (שבת פ"ט ע"א) 
תורת משה עבדי וכמו שמבואר. ובעירובין (נ"ה ע"א)  הואיל ומעטת את עצמך תקרא התורה על שמך שנאמר זכרו

, שאין להתורה שייכות כלל לגס רוח שהוא בעל מדה גשמית, וראיה לזה כי אצל לא בשמים היא לא בגסי רוח היא

לשון גסות מורה על עבות וגסות והעבות הוא לגשם. ועוד הגשם יש לו רחקים מוגבלים, וזהו מדת גס רוח שהוא 
גדלות לומר כי כך וכך גדול הוא, לכך אין ראוי מדה זאת אל התורה שהיא שכלית ולא יכנס השכל מגביל עצמו ב

. וזה שאמר מה המים מניחין הגבוה והולכים למקום נמוך, פירוש בגדר הגבול אשר הגבול הוא שייך אל דבר הגשמי
תפשט כפי גדלו אבל המים הם כמו שתראה התפשטות המים לכל צד תמיד ואין למים גדר וגבול, לא כמו הגשם שמ

הולכים ומתפשטים תמיד מבלי גבול כלל, ולפיכך מניחין המים מקום גבוה והולכים למקום נמוך, שמקום הגבוה יש 
לו גבול שהוא מוגבל בשטח שלו והמים מניחין מקום הגבוה שיש לו גבול והולכים למקום נמוך שלא יוגבל, וכך 

והולכת כך מנחת מקום הגבוה היינו גס רוח שמגביל עצמו שכל כך הוא גדול, התורה שהיא שכלית ואין גבול לה, ל

למקום נמוך הם שפלי רוח בעלי ענוה שאין מגבילים עצמם ואין מחשיבים עצמם לכלום כאילו הם אינם דבר מוגבל 
בארנו  , ועיין אצל ולא כל המרבה בסחורה מחכים (אבות פ"ב) ושם פרשנו. וכברומפני כך נמצאת התורה אצלם

בנתיב הענוה, כי הענוה יש בה מדת פשיטות כי אין מחשיב עצמו לדבר כי זהו עצם הענוה, אבל המחשב עצמו 
לדבר והוא חשוב בעיניו אין זה מדת הפשיטות, ולפיכך אין התורה שהוא שכל פשוט ראוי לעמוד בו רק במי שהוא 

אל השכל. וזה שאמר אחר כך מה אלו שלשה  פשוט ואין מחשיב עצמו לדבר, וזה גדר הפשיטות אשר הוא ראוי

משקין אין נשמרים אלא בפחות שבכלים ור"ל כי אלו משקין השנוי בהם בקלות מאוד, ולפיכך צריך להם לפחות 
שבכלים כמו כלי חרס אינו פועל במשקה מצד הפשיטות, אבל הכסף והזהב משנה את המשקה, וזהו מפני שאין 

וכך התורה גם כן אינה עומדת אלא פחות שבכלים ולכך משנה את המשקה,  הכסף והזהב פשוט כמו שהוא פשוט
במי שדעתו שפלה, כי כאשר דעתו שפלה יש לו מדת הפשיטות, ואם אין דעתו שפלה לא תעמוד עמו התורה 
השכלית. וכן מה שאמר בסמוך אי חכמה מפוארה בכלי מכוער, כל ענין זה כי כל עוד שהאדם יש לו מדת הפשיטות 

ר"ל המשקה הוא דבר דק מאוד וכן מה שלשה משקין נפסלים בהיסח הדעת,  ר ראוי שיקבל השכל הפשוט.ביות
ומפני זה קל להיות נפסל וצריכין שמירה, וכך התורה שהיא אצל האדם לדקות השכל אשר אין לו שייכות אל האדם 

. ואלו שלשה משקין מירה ביותראשר הוא בעל גוף גשמי, בהיסח הדעת הוא נפסל ומסתלק מן האדם לכך צריכים ש
הם יין וחלב ומים, ולכך נמשלת התורה באלו שלשה משקין, שהתורה בלולה מן שלשה מדות ובשביל כך נקראת 

 התורה תליתאי, ומדת המים והיין ידוע והחלב ממוצע ביניהם כי החלב מן הדם כי דם נעכר ונעשה חלב והבן זה:

  
��� ����� ��� 

áø óñåé àîåéá àúøöòã øîà éãáò éì àìâò àúìú øîà éà àì éàä àîåé à÷ã íéøâ äîë óñåé 
àëéà à÷åùá áø úùù ìë ïéúìú ïéîåé øãäî äéì äéãåîìú éìúå éà÷å àøáéòá àùãã øîàå 
éàãç éàùôð éàãç éàùôð êì éàø÷ êì éðéà éàðú øîàäå éáø øæòìà àìîìéà äøåú àì 



                                                                                                                   4 

 

åîéé÷úð íéîù õøàå øîàðù íà àì éúéøá íîåé ìéìåä úå÷ç íéîù õøàå àì éúîù àø÷éòî éë 
ãéáò ùéðéà àúòãà äéùôðã à÷ ãéáò 

R. Yoseph would order on the day of Shavuos: ‘Prepare me a third-born calf,’ saying. ‘If not for the influence of this day, how 

many Josephs are there in the market place!’ R. Sheshes used to revise his studies every thirty days, and he would stand and 

lean at the side of the doorway and exclaim, ‘Rejoice, my soul, Rejoice, my soul; for you have I read [the Bible], for you have I 

studied [the Mishnah].’ But that is not so, for R. Elazar said, But for the Torah, heaven and earth would not endure, for it is said, 

If not for my covenant by day and by night, I had not appointed the ordinances of heaven and earth? — In the first place when 

a man does it [sc. studies], he does so with himself in mind. 
  

���� ���� �� ��� 

ב. בכלל ההשפעות הנשפעות ממנו ית' לצורך בריותיו יש השפעה אחת עליונה מכל ההשפעות, שענינה הוא היותר 
יקר ומעולה שבכל מה שאפשר שימצא בנמצאים, והיינו שהוא תכלית מה שאפשר שימצא בנמצאות מעין המציאות 

  ית', והוא הוא מה שמחלק האדון ית"ש מכבודו ויקרו אל ברואיו. האמיתי שלו ית', ויקר ומעלה מעין אמתת מעלתו 
Of all the influences that Hashem causes to emanate from Him for the sake of His creations, one is higher than all the others, 

being more dear and precious than anything else that Hashem created. This influence is the closest thing to Hashem Himself 

that can be found Creation, its loftiness and excellence resembling Hashem’s own to some degree. Through this influence 

Hashem enables some of His creations to partake of some of His Glory and perfection.  

 

 

 הנמשכים שבענינים ונשגב עליון היותר שהוא אלא עוד ולא, ש"כמ אלקי ענינה הנה הזאת ההשפעה ואמנם. ה

 נגש הוא שנמצא, כזה בענין בעסקו ולרעוד לירוא לאדם לו שיש ודאי שכן וכיון, הברואים אל' ית ממנו ומגיעים

'. ית מרוממותו וירעש, האנושי משפלותו שיבוש צריך והנה. אליו ממנו הגדול האור בהמשכת ומתעסק אלקיו לפני

 מנהג שום ינהג ולא, ראש בקלות ישב שלא, בזה ונכלל. ש"כמ ברעדה אך, לזה שזכה הטוב מחלקו מאד יגל והנה

 לו שראוי מה תלמודו יהיה אז, כן עושה הוא ואם. ומתעסק עומד מי לפני וידע, בספריה ולא בדבריה לא, בזיון

 לאב. הבריאה לכל והארה תיקון וימשך, האלקי היקר בו ויתעצם, שזכרנו ההשפעה ידו על ותמשך, באמת להיות
 הגיונו, האנושיים הדיבורים כל כשאר אלא דבריו יהיו ולא, ידו על ההארה תמשך לא, ממנו יחסר זה תנאי אם

 ומקל, מורא בלי הקדש אל שקרב, לו תחשב לאשמה, ואדרבא. העולם בדברי כחושב ומחשבותיו, איגרת כקורא

, בו והזהירות הכבוד ושיעור המורא דריגתמ כפי ואולם'. ית בקדושתו ומתעסק לפניו מדבר עודו, בוראו לפני ראשו

 :ל"וכמש, ידו על הנמשכת ההשפעה ומדריגת הלימוד יקר שיעור יהיה כן
The influence of the Torah however  is a G-dly thing, as discussed earlier. Not only that, but it is the highest and most important 

of all the concepts transmitted from G-d to man. Because of this fact, it is imperative that one should have  reverence and awe 

when involved in the Torah. What one is then doing is approaching his G-d and involving himself in the transmission of the 

great Light from Hashem to himself. The individual involved in Torah should therefore be abashed by his human lowliness and 

tremble before G-d’s loftiness. He should rejoice in what he can attain but even this should be combined with the greatest 

possible awe. It is all the more important that one not behave frivolously when involved in the Torah and not show any 

disrespect for its books or their words. When occupied with Torah, one should know before Whom he stands. When one fulfils 

these conditions, then his study of the Torah is as it should be. He can then draw down the Influence as discussed earlier and 

incorporate in himself G-dly excellence as well as rectify and illuminate all of creation.  

  
����� ��
 ���� �� ��
�

 �
��� ���� ���	  

כאמור כיון שהענוה והשמחה הן מקניני התורה, צריך האדם לעבוד על עצמו לזכות ולהרגיש את החדאי נפשאי, 
ה בצורה נכונה, כי אם לבו גס, הגישה לתורה אצלו היא כדבר המובן מאליו, א''כ כדי שישכיל להעריך את התור

  שמחת התורה. –חסר לו בהכרה והערכה אל התורה, ללא ''אימה ויראה'' חסר לו גם ''בענוה ושמחה'' 

להיות כלי  את עצמו לתורה,  ואינו יכולנמצא כי הענוה היא הבסיס העיקרי לקנין התורה א. ע''י הענוה הוא מכשיר 

הענוה היא קנין לתורה כדי שעי''ז תהיה לו  ב. כל האלוקי שהוא ללא גבול ומגבלות,קיבול לתורה, לקלוט את הש
את ההערכה הנכונה לתורה, כשם שע''י השמחה בתורה על חלקו הטוב שזכה לכך שמרגיש את ה''חדאי נפשאי'' 

   נה נותנת את המבט וההערכה הנכונה אל התורה. בתורה מקבל את ההערכה הגדולה בתורה, כך גם היראה והעו

מידת הגאוה יכולה להתבטא בפרט בשעת הלימוד עצמו בכל הקשור ללימוד בצותא ובחברותא, מצד אחד יש רצון 
שני יש חסרון רצון לשמוע את דעת חבירו. אמנם בוודאי כאשר לומדים להבליט את עצמו ואת דעתו, ומצד 

חברים בלימוד, תחילה יש לברר ולהבהיר לעצמו איך הוא מבין את הסוגיא ואח''כ  בחברותא או כאשר מדברים עם
אל האמת, ולאחר שאמר את דעתו אל לו יאומר את דעתו לחברו, אלא שהדבר צריך להעשות מתוך רצון להגיע 

שלו, להתגאות ולחשוב שרק דעתו היא הנכונה, אלא צריך שתהיה לו היכולת לשמוע גם את מה שאומר החברותא 

להתבונן בדבריו אולי באמת אולי באמת הצדק אתו. מותר וגם ראוי להלחם במלחמה של תורה ולנסות להוכיח את 
ולא יעמוד על דעתו, ואפילו צדקת סברתו, אך בתנאי שאם לאחר הויכוח יתברר שהאמת את חבירו, יודה על האמת 

האמת לבד, אזי ''אינם זזים משם עד שנעשים  אם יש פעמים שכל אחד נשאר בעמדתו, אבל אם זה ממבט של חיפוש
  אוהבים זה את זה''.



                                                                                                                   5 

 

   

������� �����  
�� �� ����	� 
��	��� �
	� �� ��	� �� ��	� �� �� ��	� 
���	� �
	��� ��	�� �� �� �� �� 

Now this man Moses was exceedingly humble, more so than any person on the face of the earth. 
  

�	 ���	� 

åðòåðòåðòåðò  - ìôù ïìáñå: 
Humble: Modest and patient.  

  
�	 ������  

וטעם והאיש משה ענו מאד להגיד כי השם קנא לו בעבור ענותנותו, כי הוא לא יענה על ריב לעולם אף אם ידע 

ור"א מפרש ואמר כי הוא לא היה מבקש גדולה על שום אדם, ולא יתגאה במעלתו כלל אף כי על אחיו, והם חוטאים 
עליו חנם אבל בספרי (בהעלתך ק) רבי נתן אומר אף בפניו של משה דברו בו שנאמר וישמע ה' והאיש שמדברים 

  משה עניו מאד, אלא שכבש משה על הדבר יזכיר ענותנותו שסבל ולא ענם, והשם קנא לו:

 

��� ���
� ���  
øîà àáø àîéúéàå éáø ïðçåé ìåãâ øîàðù äùîá ïøäàå øúåé äîî øîàðù íäøáàá åìéàã 

íäøáàá áéúë éëðàå øôò øôàå åìéàå äùîá ïøäàå áéúë åðçðå äî 
Raba, others say R. Yochanan, said: More significant is that which is said of Moshe and Aharon than that which is said of 

Avraham. Of Avraham it is said: I am but dust and ashes, whereas of Moshe and Aharon it is said: And we are nothing. 

 

������� �����  
� ����	� ��	�� ����	���
	� �� �� ���� ��	� 
�� ��	� 
���		��
 ����	��	�� �� ��	� 
�	��� �� �� 

And there was no other prophet who arose in Israel like Moses, whom the Lord knew face to face, 
  


 ����� �
�	 �
������ ��  
וי''ל הביאור בזה על דרך משל לחבית מלאה מים, שכל עוד יש ומציאות כשלעצמה ערכה גדול מאד, אבל אש 

ישפכו את מי החבית לים הגדול הרי הם כאין וכאפס ולא יחשבו כלל, ואפילו אלף חביות לא תוכר מציאותם בהיותן 
ית, אך כאשר דבוקים הם למים שאין להם סוף בתוך הים. בעת היות המים נפרדים מהוים הם מציאות וישות עצמ

הרי כל מציאותם בטלה כאין ואפס, וכמה הרבה מים שיהיו בחבית זו מה ערך להם לעומת הים הגדול. וכ''ש וק''ו 
  באין ערוך כשאר יהודי דבוק בהשי''ת, שהוא מתבטל בתכלית ואינו תופס כלל מקום נגד מציאותו ית'.  

  
��� �
��� ���  

øîàã ùéø ùé÷ì ïéðî ïéàù éøáã äøåú ïéîéé÷úî àìà éîá úéîîù åîöò äéìò øîàðù úàæ 
äøåúä íãà éë úåîé ìäàá  

As Reish Lakish said. Where do we learn that words of Torah are firmly held by one who kills himself for it? Because it says, This 

is the Torah, when a man shall die in the tent 

  
 ��
 ���� 
����� �����   

  עצמו היינו אנוכיותו

  

����� ��
 ���� ���

� ���� ���	  
שורש הרע הוא כשאדם חושב על ה''עצמו'' איך לגדלו ולהגדילו, וכאשר הוא זוכה להמית את הגדלת עצמו הוא 

  זוכה לתורה. 

ו'' ע''י שיושב להגדיל את עצמו, ומימלא כתוצאה ההגבלה ביותר לאדם אינה מצד הנסיבות החיצוניות, אלא ה''עצמ
הוא מפסיד, נעשה תלוי בזלות, ומימלא גם  –מכך הוא נעשה גם תלוי בנסיבות חיצוניות, א''כ ע''י שאיפת כבוד 

מרויח! נעשה ע''י כך בן חורין אמיתי המשוחרר מכל תלות  –מפסיד את חלקו בתורה, ואילו ע''י השפלת עצמו 
   בנסיבות הזולת.

  
  



                                                                                                                   6 

 

  
  
  
 


