
                                                                                                                                                   1 

 

�����  
  

��� �	
�  
  

�
�� ����  
  
 Âà-éÈð Éã é Çú Èô ÀN ç Èz Àô Äz é Äôe ãé ÄbÇé  Èê Æú Èl Ää Àz:  

 Àêeø Èa ä Èz Çà 'ä eðé Å÷ ÉìÁà é Å÷ ÉìàÅå eðé Åú Éåá Âà .é Å÷ ÉìÁà í Èä Èø Àá Çà .é Å÷ ÉìÁà ÷ Èç ÀöÄé .é Å÷ ÉìàÅå á É÷ÂòÇé . Åà Èä-ì ìÉåãÈb Çä 
ø Éåa Äb Çä à Èø Éåp ÇäÀå  Åà-ì ï Éåé Àì Æò .ì Åî Éåb  ÈñÂçíé Äã íé Äá Éåè .äÅð Éå÷ Àå ì Ék Çä .ø Åë Éåæ Àå é Åc Àñ Çç úÉåá Èà .àé Äá Åîe ì Åà Éåâ éÅð Àá Äì 
í ÆäéÅð Àá ï Çò Çî Àì  Éåî ÀL ä ÈáÂä Çà Àa:  Àê Æì Æî øÅæ Éåò  Çòé ÄL Éåîe ïÅâ Èîe:  Àêeø Èa ä Èz Çà ä ïÅâ Èî í Èä Èø Àá Çà: 

Blessed are You, Hashem, our G-d and the G-d of our forefathers, G-d of Avraham, G-d of Yitzchak and G-d of Yaakov, the great, 

mighty and awesome G-d, the supreme G-d, Who bestows beneficial kindness and creates everything, Who recalls the 

kindnesses of the Patriarchs and brings a Redeemer to their children’s children, for His Name’s sake, with love. O King, Helper, 

Saviour and Shield. Blessed are You Hashem, Shield of Avraham.  

 


	�
 ��
� ���� �������   
ììôúîä êéøö ïéåëéù ìëá úåëøáä íàå åðéà ìåëé ïéåëì íìåëá úåçôì ïéåëé úåáàá íàå àì 

ïåéë úåáàá òà"ô ïåéëù ìëá øàùä øåæçé ììôúéå :äâä àðãéàäå ïéà ïéøæåç ìéáùá ïåøñç äðååë 
óàù äøæçá áåø÷ àåä àìù ïéåëé íà ïë äîì øåæçé) .øåè:(  
  


 ���� ������ ��  
נמצא שאין אנו משבחים אותו כביכול כדי לתת לו ית' שבח ולגדלו, אלא כדי שאנו בעצמנו נכיר יותר בגדולתו 

 –ויכולתו הבלעדית, ועי''כ כל הבקשות יהיו יותר מעומק הלב, ונחוש את תלותו בו, ונגיע למטרת התפילה 

  התקרבות להשי''ת, לכן הברכה הראשונה הוא המעכבת את התפילה.

 

��� ����� ���  
åðú ïðáø ïéðî íéøîåàù úåáà øîàðù åáä äì 'éðá íéìà 

Our Rabbis taught: Whence do we derive that the blessing of the Patriarchs should be said? Because it says, Ascribe unto the 

Hashem, O you sons of might. 
 

	��� �	  
åáäåáäåáäåáä    äìäìäìäì'''' - åøéëæä åéðôì úà éìéà õøàä:  
  

������ ���������  
� �������� �	
� ���
 ���� �� �
�� �	 ����������� ����� �	 ���� ����������� ���
 �� �� ���� 
����� ��� ���� 
	 �� �
�� �� ��� 

And he took of the royal seed and formed a covenant with him, and he brought him into an oath and the mighty of the land he 

took away. 
 

�
�
�� �
�� �	 

éìéàéìéàéìéàéìéà  - ïéðò ÷æåç åîë ãéá ìà íéåâ  
  

�	 ���� ���	  
חז''ל קראו לברכה הראשונה של שמונה עשרה ברכת אבות, ולכאו' הברכה אינה מדברת על גדלות האבות אלא על 

יו ית'. כי אברהם שובה היא שהמעלה המיוחדת לכל אחד מהאבות אנו לומדים את גדלות הנהגותאלקי האבות. הת

למד זאת ממעלת החסד של השי''ת, ומכן אנו למדים את גודל חסדי השי''ת בהנהגת הבריאה,  אבינו שהצטיין בחסד 
  וכך אנו גם למדים מגבורותיו של יצחק והאמת של יעקב את הנהגותיו ית'.

 



                                                                                                                                                   2 

 

 

 

 


	�� �	���� ��� � ���� ��� 

 שהוא ההודאה הברכה ומכלל. הברכות כל מאתו כי המבורך שהוא לומר ויודוהו יברכוהו שהכל הברכה ענין וכן

 שהברכה. הטובה על שמברכין כדרך הרעה על לברך אדם חייב שאמרו כמו. והמיטיב הטוב מאתו והכל בכל שליט

 .ואמן אמן לעולם' ה ברוך) ט"פ תהלים( דוד שאמר והוא. לעולם תפסק לא יתברך ושלטנותו מים ברכות מלשון

 


	�� �	���� ��� � ���� � 
 כן. טובו ומכירי למברכיו טובו ויתרבה יתרצה וברכותיהם חסידיו תפלת י"שע חכמתו חייבה כך ת"שהשי המדה

 .תורתו' בס להתבונן' ית השם אותו זיכה לאשר זה זולת פנימי שיש פי על אף דעתי לפי הענין הוא

 


	�� �	���� ��� � ���� �� 

 תוספת ברכה לשון באמת, לאדוניו עבד יוסיף ומה טובה תוספת שהברכה, הברכות ענין מהו שאלת השלם החכם

 בסוד לעמוד אותם י"הש שזיכה מי יבינהו עמוק סוד הברכות בענין ויש. המים ברכות מלשון והוא הוא וריבוי

 הנותן מצד ופעמים המקבל מצד פעמים צדדין' מב' יר הברכה והתוספת הברכה כי. מבואר עליהם גם ואמנם. התורה

 וניתוסף שנתרבו מצד לעבדיו הברכה שנראית לעבדיו מטובו ומשפיע הנותן כמלך בזה והמשל. ברכותיו והמשפיע

 ואמנם. והריבוי התוספת בו נראה ואין והיטיב שנתן כמה לו יש שהוא נודע כבר המלך אבל. ונתמלאו חסרים שהיו

 מתברך בעצמו שהוא יראה באמת המרובות לחיילות גדולות מתנות הפסק בלי ומספיק תמיד משפיע המלך היה אם

 ברכה ומקבל אחר ממקום מתרבה יהא שהמלך ולא. ההם הגדולות חיילותיו כל מהספיק רגע אפילו פוסק שאינו עד

 אותה כל אדון שהוא ומודים הברכה נותנין ל"ר אותו מברכין שהכל רק לו שמספיק ממנו גדול שהוא ממי ותוספת

 שיעור לברכתו אין כי וידעו להכיר הכל יוסיפו בטובו מוסיף שהוא וכל. לעולם יכזבו לא טובו ואוצרות הברכה

 בגדולת הכירו שלא עבדיו ויחשבו ידעו להם להיטיב פוסק והיה אותו מקטינין עבדיו היו ואילו. הפסק ולא וערך

 ענין וככה המלך מצד ולא סבה הם אלא. כן ואינו שהיו מכמות חסרים שאוצרתיהן מהם שסבה הרגישו ולא המלך

 כדי לברכותיו טובו שיתמיד ומתפללים' ית מאתו לנו המגיעות טובות ועל מזונותיו על לפניו מודים שאנו הברכות

 הנשמה כל בפי ומבורך ברוך וכאומרו. ברוך שהוא הכל שידעו

 

	�� ����� �
	 � ��� �  
 לא. ברכני בני ישמעאל י"לר כשאהו שהרי. ההמון בפי ששומה כמו ושבח תהלה לשון אינו. ברוך מלת כי והענין

 צ"שא הקדש יצא וברכך אמרינן') א ד"קי( מ"בב וכן. רחמים ובקשת תפלה אלא בברכתו שבח שום שם אמר
 תוספת לשון פירושו ברוך כי. האמת אבל'. כו' ה את וברכת ושבעת ואכלת כתיב והא ולא ס"הש ופריך. ברכה

 לפרשם א"שא. במקרא כיוצא והרבה'. וכו בטנך פרי וברך. לחמך את וברך'. כו ברכתי את נא קח וכענין. ורבוי

 לאוסיפי. ברכאן לארקא'. כו ברכאן לאמשכא מ"בכ אמר ובזוהר. ורבוי תוספת לשון אלא. ושבח תהלה לשון

 לאמשכא כמשמעו' פי ה"הוי אתה שברוך) ב"וע א"ע עקב' פ ריש( מ"ברע' וע'. כו דברכאן רבויא תוספת. ברכאן

 ברכאן ואינון. אלקיך' ה את וברכת ושבעת ואכלת וכתיב'. כו קדישא ה"דקב' לשמי דחיי ממקורא חיין ולארקא

 ה"וכ. רבויין מיני בכל ברוך סוד ל"ז) א"פ הקדישים שער( ח"בפע כ"וכ. באורך ש"ע' כו מלין באינון נ"ב אריק

) ג"פ ה"ר תפלת ובשער ב"פי ריש השבת ובשער שם ג"פ ובריש העמידה משער ב"וספ הבריאה שער סוף( שם

 :ש"ע ברכני בני ישמעאל בענין ל"ז א"הרשב כ"וכ. ש"ע

 

 ������ ��
 ����  
, וע''י ההכרה שזו אנו זוכים שהוא ית' ישפיע לנו הברכות ח שהוא מקורבאר וש''ברוך'' ע''ד הפשט ''ברוך'' הוא תו

  מטובו.

אנו מבקשים שיתגלה טובו  ב'מודים על האמת שהכל שלו והכל ממנו. ו אנברכה כלול בה שני דברים א. בכל 
  ח ומשפיע הכל, אנו זוכים שהשי''ת ישפיע את השגחתו על העולם.'י שאנו מכירים שהוא ית' המשגיוע'וברכתו. 

 


	�
 ��
� ���� �����  
ïéåëé åúëøáá ùåøéô úåìîä øéëæéùë íùä ïéåëé ùåøéô åúàéø÷ úåðãàá àåäù ïåãà ìëä ïéåëéå 

åúáéúëá åéá"ã ä"à äéäù äåäå äéäéå åøéëæäáå ìà÷íé ïéåëé àåäù óé÷ú ìòá úìåëéä ìòáå 
úåçëä íìë:  

 

  



                                                                                                                                                   3 

 

	�� ����� �
	 � ���� ��  
 ש"ית שהוא מורה שהוא פירושו ידוע אלקים שם כי. אחר שם ולא. דיקא אלקים בצלם אומרו ענין להבין אמנם
 מדת ו"ב כמדת לא כי. הכחות בעל נקרא יתברך שהוא מה וענין'). ה סימן ח"א( בטור ש"כמ כולם תהכחו בעל

 שכבר עצים שלוקח רק העץ מכחו אז וממציא בורא הבונה אין. מעץ משל דרך. בנין כשבונה האדם כי. ה"הקב

 הוא אבל. קיים הבנין ז"עכ. מהם ונסתלק הוסר שכחו עם. רצונו לפי סדרם שכבר ואחר. בבנין ומסדרם נבראו

 יום כל מאז כן. תכליתי הבלתי בכחו מאין יש יתברך הוא והמציאם בראם. כולם העולמות בריאת בעת כמו. ש"ית

 כח רגע כל יתברך ברצונו. בהם משפיע ש"ית שהוא במה רק תלוי. וקיומם וסדרם מציאותם כח כל. ממש רגע וכל

 שיסדו וכמו. ותהו לאפס כולם היו כרגע. אחת רגע אף השפעתו כח מהם מסלק' ית הוא היה ולו. חדש אור ושפעת

 כאמור מפורשת וראייתם. ורגע עת כל ממש תמיד היינו. בראשית מעשה תמיד יום בכל בטובו המחדש ג"כנה אנשי

  :עושה אלא עשה אמר שלא. גדולים אורים לעושה

  

�	 ���� ���	  
יכולת שהקב''ה נותן להם, אלא שהקב''ה עצמו הוא הפועל דרך ליתר דיוק אין הכוונה שכל הכוחות פועלים בגלל ה

לארץ'' הבורא ית' הוא  המאירצינורות כאלו הנקראים כוחות. ראיה לדבר מנוסח הברכות שתיקנו לנו חז''ל, כגון: ''

צינור המסתיר אותו הנקרא ''חמה'' אבל לאמיתו של דבר הוא ית' בעצמו ה זאת דרך שלארץ אלא שהוא עו המאיר
 מאיר לארץ.

'', היינו הוא ית' פועל ומרפא את הזקוקים לרפואתו, אלא שהוא פועל זאת רופא כל בשרוכן ''ברוך אתה ה' 

הנקראים רופא ורפואות המסתרים אותו ית', אבל באמת הוא ית' בורא את הרפואה בתתו לרופא את העצה צינורות 
פו של החולה. וזהו ''בעל הכוחות כולם'' הוא המפעיל והדרך איך לרפא, ובכך שמפעיל את הכח המרפא ברפואה לגו

הגבלה. ומכיון שאנו מכירים בתוקף כוחו לכן אנו אומרים ''אלקינו'', אותם. והוא ''תקיף בעל היכולת'' שאין לו שום 
  האלקים שלנו שאנו מכירים את כוחו.

  

כל אחד  –ם שהם בהנהגה המיוחדת ההכרה שלנו באלקותו בנויה על המסורת מהאבות הקדושי ''ואלקי אבותינו''
      בדרכו גילה לנו גוון אחד מהנהגת השי''ת. 

  

בהרבותו מה שגילה אברהם אבינו מהנהגת השי''ת בבריאה את מידת חסדו ית', כי אברהם אבינו  ''אלקי אברהם'' 

יטיב האמיתי להטיב הבריות, לימד: א. שכל מה שמיטיב הוא השתמשו בטוב שהשי''ת משפיע לבריאה, שהוא המ
  בכל פרט ופרט בחיי האדם.

 

	��� ��
��� �� �� ��� ��  
øçà íéøáãä äìàä ùæ"ä òùø äùåò úìåòô ø÷ù òøåæå ä÷ãö øëù úîà )éìùî é"à (òùø 

äùåò úìåòô ø÷ù äæ ãåøîð òùøä äéäù äùåò íéîìö äòèîå úåéøáä äìùîðù úãåáò åëò"í 
ø÷ùì øîàðù )äéîøé é (øòáð ìë íãà úòãî éáåäù ìë óøåö ìñôî éë ø÷ù åëñð àìå çåø íá 
òøåæå ä÷ãö øëù úîà äæ íäøáà òøæù ä÷ãö äéäå ìéëàî íéøáåò íéáùå øîàðù òèéå ìùà 

øàáá òáù àø÷éå íù íùá ä 'ìà íìåò )àøá 'ë"à (øçàì äéäù ïìéëàî ï÷ùîå åéä ïéëøáî 
åúåà øîàå íäì éì íúà ïéëøáî åëøá ìòáì úéáä ïúåðù ìëì úåéøáä ëåàì ä÷ùîå ïúåðå íäá 
çåø åéäå íéøîåà åì ïëéä àåä øîà íäì èéìù íéîùá õøàáå úéîîå äéçîå õçåî àôåøå øö 
úà øáåòä éòîá åîà åàéöåîå øéåàì íìåò ìãâî íéçîö úåðìéàå ãéøåî ìåàù ìòéå ïåéë åéäù 

ïéòîåù êë åéä ïéìàåù ãöéë êøáð åúåà ïé÷éæçîå åì äáåèì äéä øîåà íäì åøîà êåøá ä '
êøåáîä íìåòì ãòå êåøá ïúåð íçì ïåæîå ìëì øùá äéäå íãîìî úåëøá úå÷ãöå àåä øîàù 
áåúëä úàå ùôðä øùà åùò ïøçá à"ø éøãðñëìà àìîìà åñðëúð ìë úåéøáä úåùòì ùåúé 

ãçà ïéà ïéìåëé úåùòì åäîå ùôðä øùà åùò äéäù ïãîìî úàøé íéîù äøåîå ïäì úà äøåúä 
øîà åì á÷ä"ä äúà úòøæ úà ä÷ãöä éðúòãåäå íìåòá øëù äúà ìèåð øîàðù êøëù äáøä 
ãàî:   

  
�	 ���� ����  

שביראת שמים העצומה שהיתה לו, כפי שאמרה תורה על היחס שבין יצחק אבינו להקב''ה ''וישבע  ''אלקי יצחק''
  'ת בבריאה.אביו יצחק'' (בראשית ל''ב:נ''ג). בהנהגתו זו לימד יצחק את הנהגת הדין של השי' בפחדיעקב 

  



                                                                                                                                                   4 

 

  השלימות של הקב''ה. –''ואלקי יעקב'' ''יעקב שלימא'' שגילה וגילם בהתנהגותו את מידת האמת 

  

Rav Schwab on Prayer p414-415 

  

 

     
  

�
����� ��� ��	���  
øà"ì úåáàä ïä ïä äáëøîä àðù 'ìòéå íé÷ìà ìòî íäøáà ìòéå åéìòî íé÷ìà )úéùàøá äë (

äðäå ä 'áöð åéìò:  
  

��������� ��	��� ���	�  
ìòîìòîìòîìòî    íäøáàíäøáàíäøáàíäøáà  - ïåùì äé÷ð àåä éôìë äðéëù åðãîìå )á"ø (íé÷éãöäù åúáëøî ìù íå÷î: 

 

�
� ���� �	  

וטעמא דמילתא כי על ידם השכינה שורה בארץ, והשכינה היא  ולפי מדרשו שהצדיקים הם מרכבתו של הקב"ה.
ו)לא אמרו רק שהאבות הן הן המרכבה שלימה, ורש"י עליהם, ולפיכך הם כסא לשכינה ומרכבתו. אבל בב"ר (מז, 

כתב שהצדיקים הן הן מרכבתו (קושית הרמב"ן), ויראה דטעמא דרש"י שהאבות הן הן המרכבה שלימה, כי אחר 
הן הן המרכבה שלימה בכלל, אבל שאר צדיקים הם פרטים ואינם מרכבה  - והן אבות העולם  - שהיו שלשה אבות 



                                                                                                                                                   5 

 

ענין מה מן המרכבה. אך יראה שאין שייך לומר מרכבה רק באבות מטעם זה עצמו, לפי שלימה, וכל אחד יש לו 
לא שייך בהם מרכבה, ובזה  - שהם אבות העולם בכלל, וראוי שיהיו מרכבה, אבל פרטי הצדיקים מפני שהם פרטים 

  דברי רז"ל במדרש (ב"ר מז, ו) 'האבות הן הן המרכבה', דוקא אבות מטעם שאמרנו:

  

���� ���� ��
 ���� 
����  
ויש בזה דברים עמוקים מאד. אבל המעט שניתן לנו להבין הוא שהאבות הקדושים ע''ה זכו לדבק כל דעתם, לבם 

לעצמיותם. כי והוויתם בבורא ית' בלי שום הפסק כלל: וכל מציאותם היתה מסורה לה' עד בלי להשאיר מקום 
בכל דבורם ובכל תנועותיהם, אף בענינים שנראים לעין מחשבותיהם ומעשיהם היו אך ורק לעבודת השי''ת, עד ש

כעסקי עולם הזה, היתה מתגלה קדושת השי''ת והשראת שכינתו, עד שהוא ית' ייחד שמו עליהם כאמרנו ''אלקי 
  אברהם אלקי יצחק ואלקי יעקב''.    

  


��  ��� �
� �
 ��
��� ������  
ה' על האבות לבדם ועל דוד אלא על כל צדיק וצדיק ואפשר שלא היתה כוונתם באמרם ,האבות הן הן המרכב

  שידבק במידה אחת ממידתו של הקב''ה אבל הזכירו האבות שדבקו באותן המידות הנוראות שהעולם מתקיים בהם.

  
��	� 	��� !�
�  

ä Æà Èø ÅúÀå  ÈêéÆð Èô Àì ä Èã Å÷Âò ã Ç÷ Èò ÆL í Èä Èø Àá Çà eðé Äá Èà ú Æà ÷ Èç Àö Äé  Éåð Àa ì Çò é ÅaÇb  Çç ÅaÀæ Än Çä ,L Çá ÈëÀå åé ÈîÂç Çø ú ÉåNÂò Çì 
 Èê Àð Éåö Àø á Èá Åì Àa í Åì ÈL  

  

��
� ��
 ���� �� ��
�

 �
��� ���� ���	  

עקידת יצחק אינו סיפור היסטורי מן העבר אלא מציאות רוחנית קיימת בהווה כדי שתהיה לנו שייכות לעקידה 

מסירות נפש של האבות לעשות גם אנו  שבזכותה הקב''ה ירחם עלינו אנחנו צריכים להדבר בה לשאוב מהכח של
את רצון ה' במסירות ובהתאמצות. וככל שמעשינו יהיו מתאימים ומושפעים יותר ממהות העקידה באותה מידה 

 ''ה יזכור לנו אותה יותר ברחמים.הקב

 
Rav Hirsch Siddur p130-131 

We bow as we utter the word ברוך which is our pledge of obedience, but we stand erect again 

when we come to 'ה, for the thought of the Name of the L-rd should not weigh us down but should 

rather sustain us at all times. For this same reason we need bow only at the beginning and end of 

the first blessing (avos) and at the beginning and end of modim. 
 G-d of our fathers, that is G-d as our ancestors knew Him, as He revealed His אלקנו ואלקי אבותינו

glory to them both by world and by means of mighty acts. This is the only way to conceive of G-d 

if we are to reach and to hold fast to that concept of truth which refutes all error and folly. 
ל- גומל, הא  etc. He thus causes us to see Him as a Being, Which, though limitlessly exalted in 

awesome greatness and almighty power, is still so infinitely close to all of us that there is no need 

for the services of any intermediary between Him and ourselves. 

The nature of His loving providence is such that are own lives and our own welfare, as well as 

those of even our remotest descendants are assured because of the good deeds of our ancestors 

and theirs. It is as the sons of the fathers that they bear His name, that they have a portion in His 

infinite love and that they may hopefully await the redeemer to be sent by Him. He is their King, 

Help, Saviour and Shield even as He was that of their fathers. Let us, then, emulate our father 

Abraham. When G-d calls upon us to set us new tasks or to test us with new trials, let us respond 
with the simple answer that Abraham taught us to give: הנני ‘I am ready’, ‘Here I am’. If we will 

choose to follow this path, then G-d will prove to be our own Shield today even as He was the 

shield of Abraham long ago. 

   
  

 

 


