
                                                                                                                                                    1 

 

�����1  
  

��� �	
�  
  
�� 
���
 ����� ����� ����� ����� ���  

��
���
 �  
Rav Schwab on Prayer p416 

The Almighty, Who is above our understanding. 

None of His creations can conceive of Him. While we can have some understanding of the underlying 

concepts of  ���� ��������� �  and can say that Hashem is ‘Master of the Heaven and Earth’ the human 

mind cannot possibly comprehend the essence of Hakadosh Baruch Hu or His conduct of world 

affairs. For instance, it is beyond our comprehension that the wicked can prosper and grow, ‘When 

the wicked bloom like grass and all the iniquities blossom’ (Tehillim 92:8), while tsaddikim suffer, or 

that perfectly innocent children are born with deformities or are afflicted with suffering and diseases. 

The Holocaust which claimed six million Jews, in addition to the suffering that our people has had to 

endure for thousands of years is beyond our ability to explain. All attempts to explain it will be futile. 

The ��
���
 �  has not revealed this to us. 

 

Shemoneh Esrei (R Leff) p34 

After we recognise Hashem’s attributes abstractly and conceptually, we begin to familiarise ourselves 

with the tangible expressions of these attributes. We begin by describing Hashem as ��
���
 �  a 

Supreme Power, above the world, who causes and directs other powers that emanate from Him and 

affect this temporal world.  

Hashem can be recognised and understood by studying these secondary causes, the powers and 

processes in our material world that emanate from Him. The best process that can help us recognise 

Hashem is the kindness that we receive in the world. In order to recognise Hashem, who is the 

ultimate good and hence the Source of all goodness, one must be able first to discern manifestations 

of this goodness in the world and in one’s personal life. In this respect, Hashem is gomel chessed. The 

word gomel means ‘to bestow’, but it is also related to the word gomer, complete. Hashem created 

the world to bestow eternal spiritual pleasure on man’s soul. The goodness and kindness that Hashem 

provides in His temporal world are in order to bring that original intention of kindness to completion. 

This can only be accomplished if man recognises and acknowledges that good and in order to do so, 

one must develop the right perspective… 

 

������� ����	 ��	
 

גומל חסדים טובים על שם (ישעיה סג, ז) אשר גמלם כרחמיו וכרוב חסדיו. טובים יותר מגמילות חסדי האדם והוא 

על שם (תהלים קמה, ט) טוב ה' לכל. קונה הכל על שם (שם) קונה שמים וארץ וכן (ישעיה מה ז) אני ה' עושה כל 
  רים ח, יז) קנה לי ית כל נכסיא האלין.אלה כדמתרגמינן עשה לי את החיל הזה (דב

  
����� ����  

  
��
	� �������  
� �� �� ���	
��� �
�� ���� �� �
 ���	
�� �� �
�� �
�� ������� �� �� ���	
�� ������� ��� �� ���� �� �� �!���� �� ���" �� �� ���

�� ���� �� �
�� �� �#���� �$ ����%��
The kind acts of Hashem I will mention, the praises of Hashem according to all that Hashem bestowed upon us, and much good 

to the house of Israel, which He bestowed upon them according to His mercies and according to His many kind acts. 



                                                                                                                                                    2 

 

��
������ 
��� �	  
åðìîâåðìîâåðìîâåðìîâ  - ìî 'ìåîâ íåìùúå äáåè:  

 

�	 ���� ����  
לאדם חוב שהוא  עמובנו הוא שהקב''ה משלם לאדם תמורה על מעשיו הטובים, משמע שהשי''ת כביכול פור 'גומל'

חייב לו, וזה עצמו שהקב''ה מחשיב את נתינת השכר שבעצם אינו חייב לנו לתשלום חוב, הוא חסד עצום ממנו ית'. 

הוא מחסד ה' לתת ר עליו ויבחר בטוב יתירה מזו, כל כוונת בריאת האדם הבוחר, ובריאת היצר הרע שהאדם יתגב
לאדם שכר על בחירתו הטובה, ולכאורה היה השי''ת יכול להיטיב עם האדם גם בלי שיעבור את קשיי העולם הזה 

לחם  –ואת נסיונות הרע שבו, אלא בגלל שהקב''ה חפץ שתהיה הטובה שלימה, שאדם לא יקבל נהמא דכיסופא 

  הגון שהרווחנו אותו בדין וביושר על עמלנו לקושי הבחירה. בושה, שהשכר שינתן לנו יהיה תשלום

מאידך גיסא הוא באמת חסד עצום ורב כי כאשר על עמלנו לבחור בטוב, אך נמצא, השכר הוא אכן תמורה 

שאנו מקבלים הוא מתבוננים בעבודה המוטלת עלינו, מכירים שחלקנו בקיום המצוות לעומת הסייעתא דשמיא 
בהמשך הברכה ''וקונה הכל'', כח האפשריות לעשות טוב ניתנים לנו מהקב''ה שהכל  מריםאואפסי, שהאי כפי ש

של, כי הוא הנותן לנו חיים, ותורה ומצוות שהם ה''טוב'' ושכל להבין ולקיים אותם, ועזר וכל מיני אופנים כמו 

ע, אם כן כאשר נתבונן במעשים :) ''ואלמלא הקב''ה עוזרו אין יכול לו'' לנצח את היצר הרלשאמרו חז''ל (קידושין 
  כמעט הכל עושה הקב''ה, וקשה להבין מדוע נחשב לנו שאנו עשינו הרי כמעט לא פעלנו דבר. –הטובים שלנו 

  

���� �����  
� ���� ���� �� �' �
�� ����� �� �' �
�� ��������� ��( ���) ��������� �� ������
�" ��%��� 

The sun rises and the sun sets, and to its place it yearns and rises there. 
 

����� ���
�	 ���� � ��� � � ��� �����  
éáø àðåä éáøå àçà íùá éáø åáìç ìîò àåä úçú ùîùä øöåàå àåä äìòîì ïî ùîùä .éáø 
éåì ïðáøå ,éáø éåì øîà ìë äî úåéøáäù íéìãâî úåöî íéùòîå íéáåè íìåòá äæä ïééã 

á÷äù"ä çéøæî ùîùä íäì àðùøî çøæå ùîùä àáå ùîùä  
  

��	��� ���������  
� �� �� � �(�� �
 ���"� �$ ���� �
�� �
 ����� �� *� �
�� �� ������� �! ���� �����+ �� �� ���� �
�� �� �( �� ���� �� �� �� ���� ���, �� ���- �
�

�. �
�
 �� ������ ��� �� �
���� �� ���� ��� �� ��% 

I have become small from all the kindnesses and from all the truth that You have rendered Your servant, for with my staff I 

crossed this Jordan, and now I have become two camps. 
��
	���  

éúðè÷éúðè÷éúðè÷éúðè÷    ìëîìëîìëîìëî    íéãñçäíéãñçäíéãñçäíéãñçä  - )úáù âì (åèòîúð éúåéëæ ò"é íéãñçä úîàäå úéùòù éîò êëì éðà àøé àîù 
éðúçèáäùî éúëìëìúð àèçá íåøâéå éì øñîäì ãéá åùò:  

I have become small: My merits have diminished because of the kindnesses and the truth that You have rendered me. 

Therefore, I fear lest I have became sullied with sin since [the time that] You promised me, and it will cause me to be delivered 

into Esau’s hand[s] 

 

����� ������� �����  
��� �� �� �������+ �� �� ���"� �$ �������� �� �
�
 �� �� �/ ���"�� �� �0 �� �1��� ��� �0 �-���	
�"�� �� �0 �2 ���$�� �1�
 �(�� ��%��, ���-���	
�� �� ����
"� �� �/ ����"� �� �$ ���"� �� �����"�� �� �0 �� �1�
 �� �� �/ �1�� �# ��������� �1������� �� ��%��������� ����� �0 ��
�" �' ���, �� �� ���
�� �� �
��� �� ���� �� ����� ���� ���3 �� �� �
�� ������ �1 �� ������ �� �� �� ��%����� �0 �����	
����!�� ���� ���� �
�"� �4 5� �
�

 �� �� �
�
 �� ���� ���� ���	
���( �� *�������� ����� ���� �
�"� ���- �
��� �� �- �� ���"��- �
 �
�
�. �
%�
 �( �$ �0����
 ��
����� ���� �
�
� �� �� ������!�� ���� ���� �
�
�� �0 �2 �
����. �
���� �/ ���	
���( �� *������ ���� �
����� �0%��

You shall say to your son, "We were slaves to Pharaoh in Egypt, and Hashem took us out of Egypt with a strong hand. And 

Hashem gave signs and wonders, great and terrible, upon Egypt, upon Pharaoh, and upon all his household, before our eyes. 

And He brought us out of there, in order that He might bring us and give us the land which He swore to our fathers. And 

Hashem commanded us to perform all these statutes, to fear Hashem, our G-d, for our good all the days, to keep us alive, as of 



                                                                                                                                                    3 

 

this day. And it will be for our merit that we keep to observe all these commandments before Hashem, our G-d, as He has 

commanded us." 
 

����
 �	 ���� ��  
לחיותנו כהיום הזה במשפטים, כי בכללם נחיה, וכלם טובים אין בהם רעה כלל, אבל כלם גורמים חיים טובים בסוף 

ינו ואנחנו עמו וצאן ידיו, ואין בכל מצותיו רק טוב ועוד שתהיה קוהנה אנחנו חייבין לעשות רצון הבורא, שהוא אל
שכר טוב בעשיית כל המצות האלו קרא גמול המצות "צדקה", כי העבד הקנוי  ינו, ויתן לנוקללנו צדקה לפני ה' א

  לרבו שהוא חייב לעבוד אותו, אם יתן עוד שכר בעבודתו צדקה יעשה עמו:

��
���� ��
 �	 ���� ����  

לא מגיע לנו עבור עבודתנו שכר כלל, היות והקב''ה ברא אותנו וזן אותנו כרועה המפרנס את צאנו, וזו סיבה 

הם טובה בעבורנו. ומסיבה נוספת אנו חייבים לעבוד אותו  מספקת שעלינו לעשות רצונו, מה עוד שמצוותיו בעצמם
  לכן אנו עבדיו המשועבדים לו לעשות רוצונו...ית' כי 'עבדים היינו לפרעה במצרים ויוציאנו ה' א' משם', וגם 

הן בגלל שבארנו, והן בגלל שהוציאנו מבית עבדים, ... כך גם הקב''ה שהוא ''קונה הכל'', ואנו עבדיו הקנויים לו 

  נו.קב''ה נותן לנו הוא צדקה שמיטיב עמנמצא שבאמת לא מגיע לנו שכר כלל, וכל מה שה

  

את  –על מעשינו הטובים כפורע לנו את חובו, וזהו ''גומל חסדים טובים'' ועם כל זה הקב''ה משלם לנו שכר 
החסדים הרבים והעצומים שעושה עמנו הוא עושה כגמול ותשלום על קיום המצוות שלנו, מפני שהוא ית' רוצה 

ת נהמא דכיסופא שקיבלנו מתנ –להיטיב עמנו הטבה שלימה, שלא תהיה לנו בקבלנו את הטוב ממנו תחושת בושה 

חינם, ולכן ציונו לקיים מצותיו שרק אז הוא נותן לנו שכר על עבודתנו ועמלנו, ומבלי לעמול ולעשות אין מקבלים 
  שכר, וע''י כן כשר נקבל את השכר נרגיש שהוא חלף עבודתנו שעשינו ומגיע לנו.

  

חירתנו הטובה ומתוך שאנו עושים מצוות בב –נמצא שיש לשכר המצוות שני מבטים, ובאמת שניהם נכונים, האחד 
עלינו  –לנו בושה לקבל את השכר. והשני התגברות על היצר הרע ומתוגמלים בשכר תמורת העבודה ועי''כ אין 

לברר לעצמנו שגם כאשר אנו עושים רצון השי''ת, חלקנו בעשייה הוא קטן מאד כי הקב''ה ברוב טובו נותן לנו את 
אמת אין כמעט סיבה מחייבת לתת לנו שכר. ולכן כהמשך ל''גומל כל הכלים והאפשריות למלא את רצונו, א''כ ב

חסדים טובים'' שהקב''ה משלם על מעשינו, אנו גם מכירים שלא מגיע לנו דבר, כי הקב''ה הוא ''קונה הכל'', אנחנו 
  וכל שאר לנו הם קנינו.

  

�����  
 

��	��� �����  
� �� �(�-���"� �( �� *��
 �� �1�- ���3 �� ���
�� �( �� ����"�� �2 �
�� �� �(�"� �2���� ���-���"� �( �� *��� �
���� %��

And G-d called the dry land earth, and the gathering of the waters He called seas, and G-d saw that it was good. 

 

����
 �	  
ה הקיום, כמו הוא קיומם בחפצו והענין, כי כאשר הלבישם הצורה הזו חפץ בהם והי -  וירא אלקים כי טוב

שפירשתי (בפסוק ד) וזה מה שאמרו רבותינו (ב"ר ד ו) מפני מה לא נאמר כי טוב בשני, לפי שלא נגמרה מלאכת 
  המים, לפיכך כתוב בשלישי שני פעמים, אחד למלאכת המים ואחד למלאכת היום:

  
 

������ ��������  
�$ ��
�	
 ���� �
���� �� �
�" ����� ������� �� ��%��

Give thanks to Hashem because He is good, for His kindness is eternal. 

  
���	 �����  
� �
 �����
 �' �� �
�$ �� �����, �1�� �� ��������� ���� �
���� ���
��
�� �6 �0 �����
 ��� ���"� �� �� ��%��

The woman conceived and bore a son, and [when] she saw him that he was good, she hid him for three months. 

  
Shmoneh Esrei (R Leff) p35 



                                                                                                                                                    4 

 

When a person’s outlook includes an understanding of goodness as what is eternally good, he is able 

to see good even in difficult and seemingly negative situations in intensified. In this way we recognise 

Hashem through His chassadim, the many and varied kindnesses, even the small and seemingly 

insignificant one. We recognise that these are chassadim tovim, that these goodnesses are bestowed 

because they have eternal value and because of their effect on our eternal existence.  

Furthermore, when a human being bestows kindness on another, the recipient feels uncomfortable. 

He is uncomfortable about receiving something unearned and about feeling subservient to his 

benefactor. Hashem’s kindnesses are totally good because they are given in a way that one feels 

comfortable about receiving them. In addition, one feels confident that whatever good He metes out 

is enduring and not only apparently good for the moment. Even those things that are that are 

apparently negative, are really beneficial in this eternal view. 

With these perspectives, G-d’s original intentions can be brought to completion, as indicated by 

gomel.  

Gomel is also related to the word for ‘wean’, ligmol. When G-d bestows a kindness, He does so in a 

manner that weans the individual from dependency on the kindness. He gives the individual the 

ability to utilise that kindness as a function of his free will, to enhance it and feel actively productive 

and not merely like a passive recipient.  

Thus, G-d provided the framework for us to exercise our free will and them complete His original 

intention of creation -  to bestow the ultimate kindness, the spiritual pleasure of the World to Come. 

And by doing so, it is as if G-d weans the individual from dependency on His kindness and permits him 

to exercise the only area in which a Jew has control, his free choice to fulfil G-d’s will.  

This is then the first manner in which we recognise asd familiarise ourselves with Hakadosh Baruch 

Hu, through His chessed . And thus we recognise Hashem as hatov ve hameitiv, - One who is infinitely 

good and who does good and bestows kindness. 

 

 

��� �����  
  

����� �������  
	
 �� �
��� �� �7 ��������" ���� ������ �����" �# ������� �
���
���+� �� �����+�� �4���
���+ �! �����+���� �# ����% 

Is this how you repay Hashem you disgraceful, unwise people?! Is He not your Father, your Master? He has made you and 

established you. 
  

��	��� ���������  
�
 �#�� �������� ����-�����+�� �1�" �� �� ������ ��8��, ��� �� ���
�� �(�"�� �� ���3 �� ����%� � 

And he blessed him, and he said, "Blessed be Abram to the Most High G-d, Who possesses heaven and earth. 

 

�	 ���� ����  
ה הכל מתחילת הבריאה עד סוף העשייה בפועל, ועי''כ הבריאה היא שלו וקניינו, הקב''ה נקרא ''קונה'' כי הוא עוש

בשבח כלי'', הקב''ה שכל החומר שלו :) ''אומן קונה ומה אם אומן המקבל חומר ועושה ממנו כלי, אחז''ל (ב''ק צט

  ולא קבלו מאחרים, ופעל את כל השלבים.

 

	��� ����� �������  
àåìäàåìäàåìäàåìä    àåäàåäàåäàåä    êéáàêéáàêéáàêéáà    êð÷êð÷êð÷êð÷  - êàð÷ù êðð÷ù ï÷á íéòìñä õøàáå ä÷æç êð÷úù ìëá äð÷ú éðéî  

   

�	 ���� ����  
הפריטים בהם צריך  הקב''ה מתקן בנו כל הרפטים הנצרכים לתקפוד מלא של הגוף. אין לנו מושג עד כמה רבו

היטב כיאות, הרי בגוף פועל כסדרו יש אלפי פעולות הקב''ה יום יום לתקן אותנו כדי שהגוף יפעל כמכונה משומנת 

שונות, ומהן הדם, בנשימה ובמערכת העיכול, ואם ח''ו פרט אחד במכלול המרכיבים את פעולות הגוף חסר או יותר 
חיים, לדוגמא: אם במערכת העיכול חסר משהו או שיש פעילות יתר  מדאי, מיד האדם חולה ולפעמים גם בסכנת

  כבר האדם יוצא מגדר האנושי, וזהו ''קונה הכל'' מתקן הכל.

  



                                                                                                                                                    5 

 

     

��
��
  

  

  

  

  

  

  


