
 

                                                                                                                                                                  1 

 

 בס''ד

 נעשה אדם
 

 ראש השנה יום שבו נעשה אדם
 
 

 הקדמת המחבר   -חובת הלבבות 
אך חכמת התורה מתחלקת לב' חלקים. האחד מהם לדעת חובות האברים והיא החכמה הנראית. והשני לדעת חובות הלבבות 

 והם המצפונים והיא החכמה הצפונה. 

ב בהם השכל אפילו אם לא חייבה בהן התורה. והחלק השני מצות חובות האברים יחלקו לב' חלקים. האחד מהם מצות שמחיי

השמע שאין השכל מחייב בהם ולא דוחה אותם כאיסור בשר בחלב ושעטנז וכלאים והדומה להם ממה שנעלמה ממנו עילת 

המצות איסורם ועילת חיוב ממה שנתחייבנו מהן. אך חובות הלבבות כל שרשיהן הן מן השכל כאשר אבאר בעזרת השם. וכל 

 הם נחלקות למ"ע ולמצות לא תעשה. ואין אנו צריכין לבאר את זה במצות האברים מפני שהם ידועות לכל. 

אבל אני זוכר ממצות עשה ומצות לא תעשה שבחובות הלבבות מה שיזדמן לי כדי שיהיה דמיון למה שלא אזכור מהם 

ובראו מאין. ושאין כמוהו. ושנקבל עלינו יחודו  בעזה"י. וממצות עשה שבחובות הלבבות. שנאמין כי יש לעולם בורא

ושנעבדהו בלבנו ושנתבונן בפלאי יצירותיו כדי שיהיה לנו לאות עליו. ושנבטח בו ושנכנע מפניו ושנירא אותו ונפחד ונבוש 

יו ונשנא מהשקיפו על נגלותינו ונסתרותינו ושנכסוף לרצונו וניחד מעשינו לשמו ושנאהב אותו ואת אוהביו כדי להתקרב אל

 את שונאיו והדומה לזהה ממה שאינו נראה מן האברים:

אך הלאוין שבחובות הלבבות הפך כל אלו. וגם מהם שלא נחמוד ולא נקום ולא נטור כדכתיב )ויקרא( לא תקום ולא תטור. 

קיף עליו ומההם שלא נהרהר בעבירות ולא נתאוום ולא נסכים לעשותם ומה שדומה לזה במה שהוא במצפון האדם ולא יש

 זולתי הבורא כדכתיב )ירמיה יז( אני ה' חוקר לב בוחן כליות וכתיב )משלי כ( נר אלהים נשמת אדם חופש כל חדרי בטן:

ומפני שחכמת המצות שבתורה על שני ענינים הא' מהם גלוי והשני נסתר עיינתי בספרי הקדמונים שהיו אחרי אנשי התלמוד 

לעמוד מהם על חכמת הענין הנסתר וראיתי כי כל מה שכוונו לפרש ולבאר איננו  אשר חברו בעניני המצות חבורים רבים

יוצא מא' משלשה ענינים. הא' מהם לפרש ספר התורה והנביאים וזה על שני דרכים, או לבאר פרוש המלות והענינים כמו 

יו וצדדיו ולתקן מלותיו כספרי שעשה רבינו סעדיה ז"ל ברוב ספרי המקרא. או לבאר עניני הלשון והדקדוק והשמוש לכל עבר

בן נאנח ובעלי המסורת ומי שנהג מנהגם. והענין השני לחבר עניני המצות על דרך קצרה כספר רב חפץ בן יצליח ז"ל או מה 

שאנו חייבים בהן בזמן הזה כהלכות פסוקות וגדולות והדומה להם או חלק מחלקיהן כספרי קצת הגאונים בתשובת שאלות 

קי דינין. והענין הג' לישב עניני התורה בלבבנו בדרכי הראיות ותשובת האפיקורסים כספר האמונות ספר במצות הגוף ופס

 שרשי הדת וספר המקמץ והדומה להם וחקרתי עליהם ולא מצאתי בהם ספר המיוחד בחכמת המצפון. 

ה ופרקיה ותמהתי על זה וראיתי החכמה הזאת שהיא חכמת חובות הלבבות שהניחוה ולא חברוה בספר שיהיה כולל שרשי

תימה גדולה עד שאמרתי בלבי שמא המין הזה מן המצות אין אנחנו חייבין בו מן התורה אלא שחיובו מדרך המוסר להורות 

הדרך הנכונה והישרה וכמוהו כמו התוספות שהם רשות שאין אנחנו נתבעין בהם ולא נענשים אם נתעלם מהם ועל כן הניחו 

שחפשתי על חובות הלבבות מן השכל ומן הכתוב ומן הקבלה אם אנחנו חייבים בהם אם לאו  הקדמונים לחברו בספר עד

 ומצאתים שהם יסודי כל המצות ואם יארע בהם שום הפסד לא תתכן לנו מצוה ממצות האברים:

ני אינו מן השכל שאמרתי כי כבר נתברר לנו כי האדם מחובר מנפש וגוף ושניהם מטבוות הבורא עלינו. האחד נראה. והש

נראה. ואנחנו חיבים לעבוד אותו בעבור זה עבודה נלויה ועבודה צפונה. והגלויה חובות האברים כמו התפלה והצום והצדקה 

 ולמוד תורה ולמדעה ועשות סוכה ולולב וציצית ומזוזה ומעקה והדומה להם ממה שיגמר מעשהו על ידי חושי האדם הנראים. 

ת והוא שנייחד האל בלבותינו ושנאמין בו ובתורתו. ושנקבל עבודתו ונירא אותו ונכנע אך העבודה הצפונה היא חובת הלבבו

מפניו ונבוש ממנו. ונאהב אותו ונבטח בו ונמסור נפשותינו אליו. ושנפרוש מאשר ישנא ושנייחד מעשינו לשמו ושנתבונן 

 ממנו: בטובותיו והדומה לזה ממה שיוגמר במחשבת הלב ומצפונו מבלי אברי הגוף הנראים

וידעתי דעת ברורה כי חובות האברים לא תשלמנה כי אם ברצון הלב וחפץ הנפש לעשותם ותאות לבנו לפעול אותם. ואם 

יעלה במחשבותינו שאין לבותינו חייבין לבחור בעבודת השם ולחפוץ בה יסתלק מעל אברינו חיוב ההמצות שאנו חייבין בהם 

וכיון שנתברר כי הבורא חייב את אברינו במצותיו. לא היה נכון להניח נפשנו מפני שאין מעשה נשלם מבלי חפץ הנפש בו. 

ולבנו שהם מבחר חלקי עצמנו שלא יחייבם בעבודתו כפי יכלתם מפני שבהם גמר העבודה ועל כן נתחייבנו בחובות גלויינו 

 ומצפונינו. כדי שתהיה עבודתנו שלמה וגמורה וכוללת מצפונינו וגלויינו לבורא יתברך:

וכאשר התברר לי חיובם מדרך השכל אמרתי בלבי שמא הענין הזה איננו כתוב בספר תורתנו וע"כ הניחו לחברו בספר 

שיורנו אותו ויראנו עניניו עד אשר בקשתיו בספר התורה ומצאתיו שנזכר בו פעמים רבות כמו שאמר )דברים ו( ואהבת את 

ם האלה אשר אנכי מצוך היום על לבבך ואמר )שם ל( לאהבה את ה' יך בכל לבבך ובכל נפשך ובכל מאדך והיו הדבריקה' אל

יכם ולעבדו בכל לבבכם ובכל נפשכם ואמר )שם יג( אחרי קיך לשמוע בקולו ולדבקה בו ואמר )שם יא( לאהבה את ה' אלקאל



 

                                                                                                                                                                  2 

 

היך שואל מעמך ה' אלהיכם תלכו ואתו תיראו ואמר )ויקרא יט( ואהבת לרעך כמוך ואמר )דברים י( ועתה ישראל מה ה' אל

כי אם ליראה ואמר )שם( ואהבתם את הגר וגו' והיראה והאהבה מחובות הלבבות ואמר בלאוין שבהן )שם ה( לא תחמד אשת 

רעך ולא תתאוה וגו' )ויקרא יט( לא תקום ולא תטור )שם( לא תשנא את אחיך בלבבך וגומר )במדבר טו( ולא תתורו אחרי 

א תאמץ את לבבך ולא תקפוץ את ידך ורבים כאלה ואח"כ השיב את כל העבודה אל הלב לבבכם ואחרי עיניכם )דברים טו( ל

ואל הלשון כמו שנאמר )שם ל( כי המצוה הזאת אשר אנכי מצוך היום וגו' לא בשמים היא וגו' ולא מעבר לים היא וגו' כי 

בו אותו בכמה מקומות ואינני צריך קרוב אליך הדבר מאד בפיך ובלבבך לעשותו ובשאר ספרי הנביאים האריכו בענין והשי

 להביאם מפני שהם רבים וידועים:

וכאשר התברר לי חיוב מצות הלבבות מן התורה כאשר התברר מן השכל חפשתי עליו בדברי רז"ל ומצאתיו יותר מפורש 

הוא מפורש בדבריהם ממה שהוא מפורש בספרים ומן השכל חפשתי עליו בדברי רז"ל ומצאתיו יותר מפרוש בדבריהם ממה ש

בספרים ומן השכל קצתו בכלל כמו שאמרו רחמנא לבא בעי ואמרו לבא ועינא תרי סרסורי דחטאה נינהו. וקצתו בפרט 

במסכת אבות שאין צריך להאריך בזכרו. ומצאתי הרבה ממנו במדותיהם ובמנהגיהם המקובלים מהם כשהיו נשאלים על 

מצד הכתוב עוד במכה נפש בשגגה שאינו חייב מיתה ומי שהוא שוגג עניניהם כמו שאמרו רז"ל במה הארכת ימים וראיתי 

במצות אשר לא תעשינה שהיו חייבים עליהם במזיד אחת מד' מיתות ב"ד או כרת שאינו חייב עליהם אלא חטאת או אשם. 

תנועתו. וכן וכל זה ראיה כי העיקר בחיוב העונש אינו אלא עד שיהיו הלב והגוף משתתפין במעשה. הלב בכונתו והגוף ב

אמרו במי שעושה מצוה ולא נתכוין לעשותה לשם שמים שאינו מקבל עליה שכר וכיון שקוטב המעשה ועמודיו בנוים על 

 כוונת הלב ומצפוניו ראיה שתהא חכמת מצות הלב קודמת בטבע לחכמת מצות האברים:

 

 הקדמה לעלי שור
ם בעצמה מחייבת אותנו להתבונן "מה זאת עשה אלקים גוף דברי החוה''ל נוגעים בעצם ענין גוף ונפש, אשר יצירת האד

ונשמה כשתי יצירות ולא יצירה אחת שיהיה האדם מציאות אחת בלא שיהיה מורכב שמו שהוא עתה" כך שואל רבינו רמח''ל 

 זלל''ה בספרו ''דעת תבונות'' 

תו ית' מפני מזגו השפל הזה, כי אין לבא ותשבתו היא ''האלקים עשה הגוף הזה חומר עב וחשוך בלתי ראוי לאור באור קדוש

אל שער המלך ולבקר בהיכלו אלא שלימי ההכנה, וזה החשך המוטבע בחוקו של הגוף הוא השם בקרבו את כל התאוות 

הרעות השולטות בו ועושה אותו עלול לכל המקרים הרעים המוצאים אותו. וזאת שנית עשה נשמה טהורה חצובה מתחת כסא 

נפחה בתוך הגוף לטהרו ולקדשו. וזה מה שצריך להבין כי אין סוף הכוונה בביאת הנשמה בגוף לשתחיה הכבוד והורידה ו

אותו בחיי ההבל האלה אבל עיקר ביאה בו הוא לזכך אותו זיכוך גדול ממש להעלותו משפל מדרגתו החמרית אל המדרגה 

כה וזיכך את חומריותו עד ששה למדרגת מלאך העליונה להיות כמלאכי השרת. ודבר זה מצאנו כבר במשה רבינו ע''ה שז

אך הדרך בו תוכל הנשמה לזכך את גופה הוא במעשה המצוות וקיום  –ממש, וכבר ראו על ישראל כי קרן עור פני משה 

 התורה.''  

. הרי זוהי תכלית היצירה, להפוך את ההתסר פנים שבגוף להאיר אור הקדושה בגוף עצמו עד שהוא כלו גילוי כבוד שמים

תכלית זו תושג בעיקר ע''י חובות האיברים שהרי הם הם חיובי הגוף, והם המקדשים את הגוף ומביאים לידי התהפכות 

 מהי ''העבודה הצפונה''? –מהסתר להארה. מעתה 

 

  כ''ז-':כ''וא בראשית

אמֶר אֱלֹּ  גַת הַיָםק  וַיֹּ דְּ דּוּ ב  רְּ י  מוּתֵנוּ וְּ דְּ מֵנוּ כ  צַלְּ כָל הָאָרֶ  ים נַעֲשֶה אָדָם בְּ הֵמָה וּבְּ ם וּבַבְּ ף הַשָמַי  עוֹּ כָל וּבְּ ץ  וּבְּ

מֵש עַל הָאָרֶץ : רָא אֱלֹּ  הָרֶמֶש הָרֹּ בְּ צֶלֶם אֱלֹּ ק  וַי  מוֹּ בְּ צַלְּ קֵבָה בָרָאק  ים אֶת הָאָדָם בְּ תוֹּ זָכָר וּנְּ תָם: ים בָרָא אֹּ  אֹּ

And Hashem said, "Let us make man in our image, after our likeness, and they shall rule over the fish of the sea and over the fowl of the 
heaven and over the animals and over all the earth and over all the creeping things that creep upon the earth." And Hashem created man 
in His image; in the image of Hashem He created him; male and female He created them. 

 

 פסוק כ''ו"י רש
ענותנותו של הקב"ה למדנו מכאן לפי שהאדם הוא בדמות המלאכים ויתקנאו בו לפיכך נמלך בהן וכשהוא דן את  - נעשה אדם

המלכים הוא נמלך בפמליא שלו שכן מצינו באחאב שאמר לו מיכה )מלכים א' כב( ראיתי את ה' יושב על כסאו וכל צבא השמים 
ו וכי יש ימין ושמאל לפניו אלא אלו מיימינים לזכות ואלו משמאילים לחובה וכן )דניאל ד( בגזירת ומשמאל ינועומדים עליו מימ

עירין פתגמא ובמאמר קדישין שאלתא אף כאן בפמליא שלו נטל רשות א"ל יש בעליונים כדמותי אם אין כדמותי בתחתונים הרי 
 יש קנאה במעשה בראשית:

Let us make man: From here we learn the humility of the Holy One, blessed be He. Since man was created in the likeness of the angels, 
and they would envy him, He consulted them. And when He judges kings, He consults with His Heavenly household, for so we find 
regarding Ahab, that Micah said to him, (I Kings 22:19): “I saw the Lord seated on His throne, and all the host of heaven were standing by 
Him, on His right and on His left.” Now do “left” or “right” apply to Him ?! But rather, [the passage means that] these [angels] were 
standing on the right to defend, and these [angels] were standing on the left to prosecute. Likewise, (Dan. 4:14): “By the decree of the 
destructive angels is the matter, and by the word of the holy ones is the edict.” Here too, He took counsel with His heavenly household. He 
said to them, “Among the heavenly beings, there are some in My likeness. If there are none in My likeness among the earthly beings, there 
will be envy among the creatures of the Creation. ” - [from Tanchuma, Shemoth 18; Gen. Rabbah 8:11, 14:13] 



 

                                                                                                                                                                  3 

 

 

אע"פ שלא סייעוהו ביצירתו ויש מקום למינים לרדות לא נמנע הכתוב מללמד דרך ארץ ומדת ענוה שיהא הגדול  - נעשה אדם 
נמלך ונוטל רשות מן הקטן ואם כתב אעשה אדם לא למדנו שהיה מדבר עם בית דינו אלא עם עצמו. ותשובתו כתובה בצדו ויברא 

יש בלשון הזה לשון רידוי  - וירדו בדגת הים להבין ולהשכיל: - כדמותינו שלנו: בדפוס - בצלמנו :יבראואת האדם ולא כתיב ו
 ולשון ירידה זכה רודה בחיות ובהמות לא זכה נעשה ירוד לפניהם והחיה מושלת בו:

Let us make man: Even though they [the angels] did not assist Him in His creation, and there is an opportunity for the heretics to rebel (to 
misconstrue the plural as a basis for their heresies), Scripture did not hesitate to teach proper conduct and the trait of humility, that a 
great person should consult with and receive permission from a smaller one. Had it been written: “I shall make man,” we would not have 
learned that He was speaking with His tribunal, but to Himself. And the refutation to the heretics is written alongside it [i. e., in the 
following verse:]“And God created (בְרָא בְרְאוּ and it does not say,“and they created ”, (וַיִּ  In our image: in our [from Gen. Rabbah 8:9] - ”.וַיִּ

form. After our likeness: to understand and to discern. And they shall rule over the fish: Heb. ּרְדּו  This expression contains both the וְיִּ

meaning of ruling and the meaning of subservience. If he merits, he rules over the beasts and over the cattle. If he does not merit, he 
becomes subservient to them, and the beast rules over him. — [from Gen. Rabbah 8:12] 

 

 ית בעבודה הזמני -חלק ד פרק ז  -דרך ה' 

לכל זמן מזמנים  ו. ואולם מלבד הקידוש הזה הנשער במדריגותיו כפי מדריגת קדושת הימים, יש עוד ענינים פרטיים מיוחדים

אלה כפי ענינו. ושרש כלם הוא סדר שסדרה החכמה העליונה, שכל תיקון שנתקן ואור גדול שהאיר בזמן מהזמנים, בשוב 

תקופת הזמן ההוא, יאיר אור מעין האור הראשון, ותחודש תולדת התיקון ההוא במי שקבלו. והנה על פי זה נצטוינו בחג בכל 

ת מצרים, כי בהיות התיקון ההוא תיקון גדול מאד שנתקנו בו וכמש"ל, הוקבע שבשוב תקופת הענינים שנצטוינו לזכר יציא

הזמן ההוא יאיר עלינו אור מעין האור שהאיר אז, ותחודש בנו תולדת אותו התיקון, ועל כן נתחייב באותם הענינים כלם. ועל 

שאינו אותו הזמן בפרט, אלא שקבעה התורה חג זה  דרך זה חג השבועות למתן התורה. וחג הסוכות לענין ענני הכבוד, אע"פ

לזכרון ענין זה, וכמ"ש, כי בסוכות הושבתי וכו'. וכן חנוכה וכן פורים. ועל דרך זה היו כל ימי מגילת תענית, אלא שנתבטלו 

מצות האלה מפני שלא היו ישראל יכולים לעמוד בהם, ונפטרו מהיות עושים זכר להם והתעוררות לאור המאיר. ועתה נבאר ה

 בפני עצמן:

 

  ב':ט''ו בראשית

קַח ים ה' וַי  ק  חֵהוּ הָאָדָם אֶת אֱלֹּ גַן וַיַנ  דָהּ עֵדֶן בְּ עָבְּ רָהּ לְּ שָמְּ  :וּלְּ

 
  לח: סנהדרין גמ'

 גולם נעשה שניה עפרו הוצבר ראשונה שעה היום הוי שעות עשרה שתים חנינא בר יוחנן רבי אמר

 שביעית שמות קרא ששית רגליו על עמד חמישית נשמה בו הנזרק רביעית אבריו נמתחו שלישית

 עשירית האילן מן לאכול שלא נצטווה תשיעית ארבעה וירדו שנים למטה עלו שמינית חוה לו נזדווגה

 ילין בל ביקר אדם שנאמר לו והלך נטרד עשרה שתים נידון עשרה אחת סרח

 
  .כז א חלק זוהר

 תעשה דלא בפקודין ולשמרה, דעשה בפקודין לעבדה

 
  האנושי במין - ג פרק א חלק -' ה דרך

ו. הנה אדה"ר בעת יצירתו היה ממש באותו המצב שזכרנו עד הנה. דהיינו שהנה הוא היה מורכב משני החלקים ההפכיים 

שאמרנו שהם הנשמה והגוף, ובמציאות היו שני הענינים הטוב והרע, והוא עומד בשיקול ביניהם להדבק במה שירצה מהם. 

 הנה היה ראוי לו שיבחר בטוב, ויגביר נשמתו על גופו ושכלו על חומרו, ואז היה משתלם מיד, ונח בשלימותו לנצח:ו

 

  סמכא דחד בקיימא ניתב אימת עת - א"ח במרום אדיר

 התיקון להשלים והיינו, העליונה למדריגה העולמות להעלות אלא לו היה ולא, כלל זוהמא בו היתה לא כשנברא האדם הנה

 היה הקדושה אור כי. התיקון בסוף להיות שעתיד כמו, לטוב חוזר רע וכל, מתוקן ר"היצה היה ואז. ש"ית המאציל שהתחיל

. כלל טומאה שום בלי בקדושה הבריאה כל נשארת היתה כי(, ד, ג חבקוק) תהיה כאור נוגה, של התיקון נעשה והיה, גובר

 סוד זה כי, מצות ג"בתרי ר"אדה נצטוה שלא הטעם וזה. דשערי לגותאדפ אורחא, בפירוש לקמן הענין זה פירוש ועיין

, השבת יום עד, גדול בהתגברות אליו הבאה הקדושה להשיג אלא, היתה כך לא ר"אדה דרך אבל. א"ז בסוד למטה העבודה

 .מיד נתקן עולםה והיה, מאד טוב יהיה ר"היצה' בחי שאפילו, לגמרי מקדשו היה הקדושה רוב ואז. לה ימנע שלא די והיה

 



 

                                                                                                                                                                  4 

 

 

 

 מאמר הגאולה
ונמצא שכך היה צריך אדם הראשון לתקן תיקונו, להשלים בנינו בראשונה במצות עשה, אח''כ להשית שמירה סביב, והוא 

סוד הגבורה, ואז ישאר הכל בתיקון, והקליפה לא ישא בה לבבה עוד להדבק בקדושה, אך תבלע העולם. ואתה כבר שמעת כי 

ראה באור החכמה כבר היתה הקליפה אובדת, וע''י אדם היה נעשה זה, ונשאר לו השכר לנצח, כי אחר בהתקן מדרגות הבי

 יתקן המאציל המדרגות להיות השפע שלם לנצח נצחים.

 

 קל''ח פתחי חכמה פתח מ''א
נשמה איה אם לא היה אדם הראשון חוטא היה גופו טהור ונתקן גופו ברגע אחד, ואחר חטאו היתה הזוהמה בגוף האדם וה

 מתחברת עמו חיבור שלם.

 

 דעת תבונות עמ' קע''ב

והנה אחר חטאו של אדם ירד העולם ירידה רבה, וכמו שביארנו, ונוסף חסרון על חסרון במציאות התחתונים. על כן מה 

יתית שצריך עתה הוא לתקן החסרונות הנוספים תחילה. ודבר זה הולך ונעשה עד זמן הגאולה, כי זאת היא הכוונה התכל

בגלויות לתקן מה שנתקלקל, ולהרויח מה שחסרנו, כדי להשיג אחר כך הטוב שיבואנו אחר כך, כמו שהיה ראוי לבוא לאדם 

אז ניגאל גאולה שלמה. ונמצא, שאנו צריכים להרחיק הרע  -הראשון אילו לא חטא, וכמו שביארנו לעיל. ובהשתלם ענין זה 

וג ולהשיב את הטובות שאבדנו. וכפי מה שמתחדש תמיד מענין זה ממעשי מן הגבול שנרחב לו אחר החטא כמו שביארנ

 כך האדון ב"ה משפיע להם: -הצדיקים בהכנת התחתונים 

 

  קיח.פסחים  גמ'

אמר רבי יהושע בן לוי בשעה שאמר הקדוש ברוך הוא לאדם וקוץ ודרדר תצמיח לך זלגו עיניו דמעות 

באבוס אחד כיון שאמר לו בזעת אפך תאכל לחם  אמר לפניו רבונו של עולם אני וחמורי נאכל

 נתקררה דעתו

 

 ממשנתו של רמח''ל עמ' כ''ד
על מה זלגו עיניו של אדם הראשון דמעות, וכי רק כאב לו שהוא יאכל יחד עם החמור באבוס אחד? אך תחילה כשאמר לו 

בבריאה שע''י מעשיו הוא פועל בכל  הקב''ה ''ואכלת את עשב השדה'' הבין אדם הראשון שכל דרך העבודה ותפקיד האדם

הבריאה להוריד את ההסתר ולגלות את היחוד, דרך עבודה זו נשללה ממנו, וכמש''כ ''אדם ביקר בל ילין נמשל כבהמות 

נדמו'', לא לן ביקרותו הנפלאה, וזה ההשוואה לחמור שאין מעשיו פועלים כלום בבריאה, וע''ז אדה''ר נצטער צער נורא כי 

ומק המשמעות שהיה בתפקידו לגלות את היחוד ומאידך את מה שהפסיד ע''י חטאו. אך נתקררה דעתו אחר שנאמר הבין את ע

לו ''בזעת אפיך תאכל לחם'', שזכה בכ''ז לעלות למדרגת 'אדם' ע''י שיש לו תפקיד רוחני בבריאה.  בזה נרמז לו שגם אם 

ילך העבודה היא הרבה יותר קשה, שצריך לכך מסירות נפש אמנם נשאר בידו התפקיד לתקן את הבראיה, אבל מעכשיו וא

ועמל של ''בזעת אפך'', להוריד את ההסתר של ההשתדלות ''בזעת אפיך' ולהכיר את יחוד השי''ת, וגם אז אין בכח עבודת 

''ת האדם מצד עצמו להשלים את התקון להביאו למדרגה דאדם הראשון קודם החטא, וסה יהיה רק לעתיד לבוא ע''י השי

 בביטול הרע ועמו הבחירה והנסיונות.

 

 עמ' קי''אדעת תבונות 

מציאותו מה  -מציאותו אחר חטאו, ג'  -מציאותו קודם חטאו, ב'  -והרי לנו בכאן שלשה חילוקים למציאותו של האדם, א' 

מצב אמצעי בין מה  שהיה יכול להיות אם לא היה חוטא, והוא המציאות שיהיה לעתיד לבא. והנה מציאותו קודם חטאו הוא

שנהיה אחר כך ובין מה שהיה יכול להיות. ונמצא שעל כל פנים לא נברא בשלמותו, אלא השפלה קדומה היתה לו מעת 

הבראו, שנולד במצב פחות ממה שראוי להיות אדם, והשפלה מוכנת לו באפשרות אם יחטא ואשם, וכמו שהיה. והנה הן כל 

 שם ובראם לצורך הנהגת העולם הזה:אלה ענינים הכינם הבורא ית"ש, שחיד

 

 ענין תקיעת שופר  -ספר קיצור הכוונות 

ור"ה בענין עלית מנחה, הוא משונה מן כל י"ט ושבת גם כן, כי בהם בתפלת מנחה יש תוספת עליה ממה שהיה בתפלת מוסף 

נברא אדם ובו ביום חטא, יורדים זו"ן מן המדריגה שעלו בתחלה. והטעם הוא, לפי שבר"ה  -כנ"ל, וכאן בר"ה אדרבא 

ונתקלקלו הדברים וירדו ממה שהיו בתחלה בזמן בריאתו, כידוע. וחטאו היה אחר חצות, ולכן בכל שנה בר"ה מתעורר פגם 

חטא אדה"ר, והעולמות יורדים ממה שהיו, ועל כן אין עליה לזו"ן, ואדרבא יורדים, כי השעה גורמת. אבל בשאר הי"ט ושבת 

 קדושה ניתוספת, ועל כן תפלת מנחה היא יותר ממוסף: -כל עוד שמתגדל היום שאין שם דבר מעכב, 

 



 

                                                                                                                                                                  5 

 

 

 

 ממשנתו של רמח''ל עמ' מ''ד
וממוצא דבריו נמצינו למדים, כפי שכתב שבהשפעת הזמן של סיבוב החדש הוא מעין תחילת מעשיך, כמש''כ רבינו שביאר 

ה עצמו ע''י אדם הראשון קודם החטא, והתיקון השני מה שיש שני חלקים בתיקון הבראיה האחד התיקון שנעשה בראש השנ

שנעשה כתוצאה מהחטא שעדיין לא באה הבראיה לשלימותה, ואז צריך את כל ההכנה של הימים עד שמיני עצרת, וכן הוא 

טא בכל שנה בסוד והימים ההם נזכרים ונעשים, בבוא ר''ה יש שני תיקונים בעבודת היום, האחד התיקון שהיה אז קודם ח

 אדם הראשון, והחלק השני התיקון שנעשה ע''י בנין העולם עד שמיני עצרת. 

 

 

 קיצור הכוונות עמ' ק''ה

עד שלא נתקן החטא אי אפשר להיות מתוקנים גם  -זה היה גם בזמן הבהמ"ק, כי כיון שהוא דבר שגרם חטאו של אדם 

ההפרש שיש בין עתה לזמן בהמ"ק הוא, שצריך לעשות הדברים הנמשכים ממנו, ותיקון חטא אדה"ר לא יהיה אלא לע"ל. רק 

ב' ימים ר"ה לצורך תיקון "גוף ונשמה' כנ"ל, מה שאין כן בזמן הבהמ"ק, שזה היה נעשה ביום אחד. ושופר גם כן לא היה 

   צריך אלא יום אחד. אבל תיקון של הזיווג לא היה נשלם גם באותו הזמן עד ש"ע:

 

 ממשנתו של רמח''ל עמ' מ''ו
'ביום ההוא יהיה ה' אחד ושמו אחד', אך  –מנם כמש''כ שהתיקון הסופי של חטא אדם הראשון לא יהיה אלא לעתיד לבוא א

מ''מ בכל ראש השנה אנו פועלים ע''י התפילות ושאר עבודת היום השרשת גילוי יחודו בביראה, ועי''כ אנו קובעים את צורת 

יעת מדרגת גילוי מלכותו בבריאה על הכלל ועל הפרט, ועי''כ אנו מביאים השנה החדשה בתיקון חטא אדם הראשון, ע''י קב

 את הבריאה לעוד שלב נוסף בתיקון חטא אדם הראשון. 

 

 קיצור הכוונות שם

להמשיכו אל היחוד, בסוד, "כי אז  -ואחר כך ובכן תן פחדך וכו' ובו מ"ב תיבות, מלבד "ובכן". וסודו, בסוד בירור העולם 

שפה ברורה". וזהו ויעשו כולם אגודה אחת לעשות רצונך בסוד היחוד שיתגלה להמשיך כל העולם לרצונו.  אהפוך אל עמים

וזה נעשה בכל שנה במדריגה שלה, ולכן אומרים זה בר"ה. ואומרים אותו בברכה ג', שהוא ת"ת, בסוד שורש ישראל הגובר 

טו, וכל האומות משועבדים תחתיהם. ז"ש רז"ל בסוד שישראל ישל -על שרש או"ה, לפי שתיקון העולם בסוד היחוד הוא 

לולב "מאן נצח ישראל נצח", כי בכל שנה נזמן זה הבירור בר"ה, ונעשה במדריגה שלה שישראל ישלטו. ונמצא שהם 

 נוצחים, אלא שאינו מתגלה אלא לבסוף:

 

 מאמר החכמה סדר ליל פסח
עד שקוצב אותו לגמרי וכן עושים אנו בכל שנה ושנה אמנם הנה זה כמי שקוצב עץ אחד שמכה בו הכאה אחר הכאה 

מתעוררים בכח הא' שהאיר ובתיקון שנתקן אז ומתחזקים להמשיך הדבר לפנים עד שיגמר, והנה בסוף הכל הד' קליפות 

עצמם תתהפכנה על האומות ותאבדנה אותן והם ד' כוסות של פורענות שלהן, ולישראל יהיו ד' כוסות של ישועה בהארת ד' 

 ותיות השם ב"ה שזכרנו:א

 

 ממשנו של הרמח''ל שם
ובזה נבין את כל מהות עבודת התפילה דר''ה שנתייסד על תיקון הבריאה בשלימותה, כדי לתת את הכח לבריאה ולדור להביא 

ך בעבודת גילוי היחוד, ואנו שותפים בהמש –חדש  –את הבריאה לתיקונה בגילוי יחודו, וכפש''נ שכל שנה הוא שלב נוסף 

קיום הבריאה ובתכליתה ע''י עבודת התפילה של ר''ה. וכפי הכרתינו בענין גילוי יחודו, וכפי שאיפתנו ותפילתנו לראות 

 –בגילוי מלכותו ית' בבריאה, כך הבריאה והדור מקבלים תפקידם בגילוי מלכות שמים לקראת השנה החדשה הבעל''ט 

כח הרע בבריאה. ועי''כ אנו שותפים בהנהגת הבריאה להביא אותא  הסיבוב החדש, ולעומת זאת אנו מחלישים ומכהים את

 לתליתה הסופי בגילוי יחודו. 

 

 נפש החיים שער ב' פרק י''א
כן ראוי מאד להאדם הישר לשום כל כוונתו וטוהר מחשבתו בתפלתו רק להוסיף תת כח בהעולמות הקדושים. ולעורר בקולו 

לכלא. להעביר רוח הטומאה מן העולם ויתוקן עולם במלכותו ית"ש. ולא על עניניו הקול העליון ואמשכא מניה ברכאן ונהירו 

וצרכי עצמו כלל. ועינינו הרואות בנוסח תפלת ר"ה שהוא מסודר הראשו עד סופו רק על כבוד מלכותו ית"ש שתתעלה 

על עניני צרכי עצמנו.  כבתחלה קודם חטא אד"הר. וגם נוסח תפלת כל השנה. אף שלפי פשוטו הנראה רובו ככולו מסודר

ודאי ברור לכל מבין וממקומו הוא מוכרע שלא כיונו אנשי הכנסי' הגדולה על הנראה מפשוטי פי' המלות לבד ושמש"ל פ"י. 

 ותפלות נגד תמידין תקנום שהיו עולות כליל לאישים כולה לגבוה סלקא ולא היה בהם חלק הדיוט כלל:

 



 

                                                                                                                                                                  6 

 

 

 

 

 

 


